

# КУМАНДИНСКИЙ СБОРНИК

Санкт-Петербург 2024

#### Рецензенты:

к-т соц. наук, PhD В.В. Симонова (СИ РАН — филиал ФНИЦ РАН) к-т ист. наук, доц.  $H.A.\ Ta\partial u ha$  (Горно-Алтайский гос. ун-т)

**К–90 Кумандинский сборник** / отв. ред. А.В. Малинов. СПб.: Интерсоцис, 2024. - 254 с.

ISBN 978-5-94348-081-2 EDN MOMEQY

В сборник включены публикации, посвященные кумандинцам – малочисленному коренному народу, проживающему на Алтае. Рассматриваются различные аспекты этнографии кумандинцев: национальные праздники, соревнования, свадебная обрядность, сакральные места, обряды. Публикуются редкие фольклорные материалы (благопожелания, песни, легенды и др.), не известный ранее текст историка и этнографа Ф.А. Сатлаева об административно-территориальном делении Горного Алтая; статья Д.К. Зеленина об обряде Кочо кан у кумандинцев; серия живописных произведений художника С.В. Дыкова на кумандинскую тематику.

Книга предназначена всем, кто интересуется историей и этнографией Алтая, фольклором и культурой коренных малочисленных народов Сибири.

Исследование выполнено за счет гранта Российского научного фонда, проект № 22-18-00018 «Этнософия Алтая: идеология и мифология национального сознания» (СИ РАН — филиал ФНИЦ РАН).

На обложке: Дыков С.В. Люди Куу. Куу Кижи. Народ Лебедя. 2009 г.

DOI 10.31119/book.978-5-94348-081-2.2024

© А. В. Малинов, составление, 2024 © Интерсоцис, 2024

#### А.В. Малинов

## **ПРЕДИСЛОВИЕ**<sup>1</sup>

Кумандинцы – народ, проживающий на территории Алтайского края (г. Бийск, Красногорский и Солтонский районы), Республики Алтай (г. Горно-Алтайск, Турочакский район) и Кемеровской области. Численность кумандинцев не достигает и трех тысяч человек. Происхождение кумандинцев остается не до конца выясненным. Большинство ученых сходятся во мнении, что кумандинцы – часть древнейшего населения Южной Сибири. По антропологическому типу кумандинцы принадлежат к южносибирской (туранской) расе, но с более выраженными европеоидными чертами (что позволяет некоторым исследователям выделять их вместе с другими северо-алтайскими этносами в самостоятельную антропологическую общность) и, вероятно, представсобой подвергшуюся сильной тюркизации самодийскую народность. Вместе с челканцами и тубаларами кумандинцев относят к этнической группе северных алтайцев. Этноним куманы – название самых многочисленных сеоков (родов) (öре куманды и алтына куманды) кумандинцев – дает возможность связать их происхождение с куманами-половцами. Этнографы указывают на этническую близость кумандинцев с шорцами и челканцами (лебединскими татарами). Основа этнонима, куу, означает лебедя, который, вероятно, был тотемом у кумандинцев и предков близких им народов. «У кумандинцев, - отмечает Н.Р. Ойноткинова, - существуют предания об их происхождении от лебедицы. Лебедь является тотемной птицей не только алтайских народов: кумандинцев, челканцев, телеутов, теленгитов, но и тувинцев-тоджинцев, и хакасов (качинцев, белтиров, сагайцев, кызыльцев). Лебедь был тотемом также у якутовнамцев – значительной этнической группы Центральной Якутии, у родов уоргалар, оспех и якутов Эльгетского наслега бывшего Верхоянского округа, а также у тувинцев Центральной Тувы, у

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Исследование выполнено за счет гранта Российского научного фонда, проект № 22-18-00018 «Этнософия Алтая: идеология и мифология национального сознания» (СИ РАН – филиал ФНИЦ РАН).

которых имеется род куулар»<sup>1</sup>. Социально-политические изменения в конце XIX в. и в XX в. не позволили завершится процессу этической консолидации кумандинцев, шорцев и челканцев и сложиться в единый народ. Административное деление автохтонного населения Южной Сибири в XIX в., преследующее фискальные цели, разделило этническую общность, проживавших на этой территории родов. Традиционный календарь кумандинцев, в частности, обнаруживает сходство с календарем челканцев, шорцев и нетюркоязычных народов Сибири – кетов и селькупов, представителей самодийских народов. Особенностью кумандинского календаря является наличие в нем «месяца решения духовпокровителей кама» или судного месяца, которого нет в календарях других народов.

С XIX в. закрепилось деление кумандинцев на верхних (öpe куманды), живущих в горной части Алтая (Турочакский район Республики Алтай, вблизи Телецкого озера) и нижних (алтына куманды), населяющих предгорья Алтая. Изначально это деление имело административное значение, а кумандинцы разделялись по родам, но со временен родовая структура оказалась вытеснена административной. Помимо сеоков оре куманды и алтына куманды, у кумандинцев существовали следующие рода: со (солу), тастар, тоон, челей, чедыбер, калар, кузен, карга, шор, керсагал, тонул. Некоторые из родов, зафиксированных у кумандинцев, имеются у других соседних народов. Так сеоки тонул и чедыбер есть у телеутов, калар, карга, шор и челей у шорцев, а кузен и тастар у челканцев. Вероятно, это следствие смешения кумандинцев с этими народами. Принадлежность к сеоку определялась по отцовской линии. Браки внутри одного рода запрещались. Девушка, выходя замуж, сохраняла свою родовую принадлежность. Члены одного рода имели общие охотничьи и промысловые угодья.

Самая многочисленная группа кумандинцев (около 1000 человек) проживает в г. Бийске. Верхние и нижние кумандинцы

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ойноткинова Н.Р. Мифологизация происхождения алтайских родов в несказочной прозе // Этнокультурное наследие народов Алтая. Сборник материалов Всероссийской научно-практической конференции, посвященной 70-летнему юбилею НИИ алтаистики им. С.С. Суразакова. Горно-Алтайск: НИИ Алтаистики им. С.С. Суразакова, 2022 С. 469.

различались по сфере хозяйственной деятельности. У верхних кумандинцев, проживавших в таежной зоне, были распространены охота и собирательство и в ограниченных масштабах земледелие и животноводство. У нижних кумандинцев земледелие и животноводство занимали более значительное место в их хозяйстве. Земледельческая культура кумандинцев имеет древнее происхождение и восходит еще к дотюркской эпохе, в то время как животноводство было, скорее всего, заимствовано у тюрок. Исторические источники свидетельствуют о распространении среди кумандинцев и кузнечного дела.

В соприкосновение с русскими кумандинцы вошли в XVII в., постепенно мигрируя от русской администрации на юг в горные районы Алтая, и еще в начале XVIII в. поднимали восстание, которое было подавлено. Опираясь на материалы бийского исправника А. Горохова, П. Небольсил в середине XIX в. следующим образом описывал кумандинцев: «Кумандинские Татары. В 1810 году их было шесть волостей: Нижнекумандинская, Верхнее кумандинская, Комляжская, Кузнецкая, Кергежская и Южская; всего душ 1209; ясаку собирилось по оценке на 1447 рубля 84 копейки. Жили они по речке Куманде, в вершинах Бии, имеющей начало из озера Телецкого, или Алтын (по-русски, Золотого), по берегам Телецкого озера и по реке Катуни. Род свой ведут от подданных бывшего в сагайских степях татарского князя Мегмета-Кула, брата кучумова. В старые годы назывались Телесами. От Калмыков разняться во всём и с ними не смешиваются; частию крещены, а более придерживаются шаманства, называя верховного Создателя Бурханом. Живут зимой в землянках, а летом в шалашах, покрытых берестою и корою, занимаются промыслом зверей и<sup>1</sup> несколько земледелием. Телосложения они весьмаслабого; цвет лица – как у человека, изнурённого болезнями. Они одеваются в короткие овчинные шубы, или халаты, толсто настёганные шерстью; рубахи носят без воротника; ноги обвёртывают "Тёплою Травою", растущею близь озёр и имеющею свойство долго не изнашиваться. Женщины наряды свои покупают в селениях у Русских. Девки заплетают несколько косичек, привязывая

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Записки и наблюдения с 1804 г. о Кумандинских Татарах, Таутелеутах и Калмыках бийского земского исправника, обер-берг-гауптмана 6-го класса Александра Горохова. 1811. Рукопись. – прим. П. Н.

к ним яркого цвета ленточки и лоскутки китайки; носят кольца и большие серёжки. Умерших хоронят вдали от своих жилищ, делая на четырёх столбах невысокие подмостки; на них кладут покойника, завёрнутого в разные обноски и заваливают лесом и каменьями»<sup>1</sup>. Значительная часть кумандинцев смешалась с русским населением и была ассимилирована. Постепенно от русских поселенцев кумандинцы переняли и элементы образа жизни (например, рубленая изба) и более совершенный способ земледелия. С 1920-х годов вплоть до конца 1980-х годов этноним «кумандинцы» был исключен из перечня народностей, проживающих на территории Российской Федерации, поэтому многих кумандинцев записывали русскими (Алтайский край), шорцами (Кемеровская область), алтайцами (Горно-Алтайская автономная область, ныне Республика Алтай). Это также способствовало растворению кумандинского народа. За последние десятилетия традиционный образ жизни и тип хозяйственной деятельности кумандинцев был разрушен, ликвидированы малые села (места компактного проживания кумандинцев), а вместе с ними практически исчезла и национальная культура кумандинцев. Остался последний рубеж сохранения национальной идентичности – язык. Дальше – полная ассимиляция. Кумандинский язык, к сожалению, не является литературным и все реже используется в быту, поэтому опасность его исчезновения очень высока.

Первые исследования о кумандинцах появились еще в XIX – начале XX в. <sup>2</sup> Работы советских и российских этнографов, исто-

 $<sup>^{1}</sup>$  П. Н. (Небольсин П.) Рассказы о сибирских золотых приисках. Статья четвёртая // Отечественные записки. 1847. Т. 54. № 9. Отд. VIII. С. 32–33.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Радлов В.В. Из Сибири Страницы дневника. М.: Издательство «Наука»; Главная редакция восточной литературы, 1989; Богатырев Н.Б. Об ореховом и зверовом промысле кумандинских инородцев Бийского уезда // Алтайский сборник. Барнаул: Алтайский подотдел Западно-Сибирского отдела Русского географического общества, 1908. Т. ІХ. С. 1–31; Бондаренко С.И. Хозяйственные и культурные традиции кумандинцев предгорного Алтая в трудах Н.Б. Шерра // Ученые записки (Алтайская государственная академия культуры и искусств). 2020. № 4 (26). С. 33–38; Швецов С.П. Горный Алтай и его население: Кочевники Бийского уезда. Кумандинцы. Барнаул, 1903. Т. III. Вып. IV.

риков и лингвистов Н.П. Дыренковой<sup>1</sup>, Л.П. Потапова<sup>2</sup>, В.П. Алексеева<sup>3</sup>, П.И. Каралькина<sup>4</sup>, Ф.А. Сатлаева<sup>5</sup>, В.Д. Славнина<sup>6</sup>, Л.И. Шерстовой, И.И. Назарова<sup>1</sup> и др. помогают восстано-

Часть L; *Шерр Н.Б.* Из поездки к кумандинцам в 1898 г. // Алтайский сборник. Барнаул: типо-литография Главного управления Алтайского округа, 1903. Т. V. C. 81–114.

- <sup>1</sup> Дыренкова Н.П. Кумандинские песни «tagpag» // Советский фольклор: сборник статей и материалов. М.; Л.: Издательство Академии наук СССР, 1941. № 7. С. 82–90; Дыренкова Н.П. Отражение борьбы материнского и отцовского начала в фольклоре телеутов и кумандинцев // Советская этнография. 1936. № 6. С. 70–84; Дыренкова Н.П. Охотничьи легенды кумандинцев // Сборник МАЭ. М.; Л.: Изд-во Акад. наук СССР, 1949. Т. XI. С. 110–132.
- <sup>2</sup> Потапов Л.П. Разложение родового строя у племен Северного Алтая. М.; Л.: ОГИЗ, 1935; Потапов Л.П. Этнический состав и происхождение алтайцев. Л.: Наука, 1969.
- $^3$  Алексеев В.П. К происхождению кумандинцев // Ученые записки ГАНИИИЯЛ. 1964. Вып. 6. С. 53–58.
- <sup>4</sup> *Каралькин П.И.* Кумандинцы (По материалам Саяно-Алтайской экспедиции Института этнографии АН СССР) // Краткие сообщения Института этнографии. М.; Л.: Изд-во АН СССР, 1953.Т. XVIII. С. 29–38.
- <sup>5</sup> Сатлаев Ф.А. Изучение кумандинцев в историко-этнографической литературе // Ученые записки ГАНИИИЯЛ. 1969. Вып. 8. С. 30–40; Сатлаев Ф.А. Коча-Кан старинный обряд испрашивания плодородия у кумандинцев // Сборник Музея антропологии и этнографии. Т. XXVII. Л.: Наука, 1971. С. 130–141; Сатлаев Ф.А. Кумандинцы: историко-этнографический очерк XIX первой четверти XX века. Горно-Алатайск: Горно-Алтайское отд-ние Алтайского книжного изд-ва, 1974; Сатлаев Ф.А. Этнографический очерк развития земледелия у кумандинцев (XIX начало XX) // Ученые записки ГАНИИИЯЛ. 1970. Вып. 9. С. 73–94; Сатлаев Ф.А. Фольклор и изобразительное искусство кумандинцев // Красногорский район: история и современность. Барнаул, 2008. С. 133–140.
- <sup>6</sup> Славнин В.Д. Архаика в духовной культуре кумандинцев: вселенная и человек, время и календарь // Методы реконструкции в археологии. Новосибирск: Наука, 1991. С. 179–218; Славнин В.Д. Жертвоприношение коня духу покровителя рода у верхних кумандинцев (материалы) // Проблемы этнической истории и культуры тюрко-монгольских народов Южной Сибири и сопредельных территорий. М.: Российская академия наук, Ин-т этнологии и антропологии им. Н.Н. Миклухо-

Маклая, 1994. С. 57–74; Славнин В.Д. След динлинов в этико-мировоззренческих и обрядовых текстах верхних кумандинцев // Обозрение результатов археологических и этнографических исследований. Новосибирск: СО РАН, Ин-т археологии и этнографии, 1995. С. 114–116; Славнин В.Д. Типы жилищ кумандинцев // Жилища народов Западной Сибири. Томск: ТомГУ, 1991. С. 86–96; Славнин В.Д., Шерстова Л.И. Народы Северного Алтая: некоторые проблемы этногенеза и этнической истории // Культура и традиции коренных народов Северного Алтая / Отв. ред. А.В. Малинов. СПб.: Изд. Дом С.-Петерб. гос. ун-та, 2008. С. 5–124.

1 Назаров И.И. Время и календарь в традиционной культуре кумандинцев // Сибирь, Центральная Азия и Дальний Восток: взаимодействие народов и культур. Барнаул: Азбука, 2005. С. 58-71; Назаров И.И. Гора Елтош и ее хозяйственное и духовное значение у кумандинцев // Досуг. Творчество. Культура. Омск: Изд. Сибирок, филиала Российск. ин-та культурологии, 2000. Ч. II. С. 81-84; Назаров И.И. Деятельность Алтайской духовной миссии по организации поселений у кумандинцев // Интеграция археологических и этнографических исследований. Омск: Омский государственный педагогический университет, 2001. С. 147-150; Назаров И.И. Из истории кумандинского обряда тайэлга // Науки о культуре шаг в XXI в. М.: Российский Институт культурологии, 2003. С. 210-214; Назаров И.И. Историческая память и современные информационные ресурсы в практике возрождения кумандинцами Алтайского края обряда «Кочо-кан» // Антропология в поисках нового языка описания. Томск: Национальный исследовательский Томский государственный университет, 2016. С. 91–92; Назаров И.И. К истокам кумандинского праздника Кочо-кан: традиции и обрядотворчество в современной этнической культуре // Этнография Алтая и сопредельных территорий: материалы 11-й Международной научной конференции (Барнаул, 26-28 октября 2023 г.) «Этнография Алтая и сопредельных территорий в дискурсе новационных и традиционных подходов: антропологическое измерение региональной истории и культуры народов» Вып. 11 / под ред. Т.К. Щегловой. Барнаул: АлтГПУ, 2023. С. 309-314; Назаров И.И. Картографический анализ расселения кумандинцев в XIX – начале XX в. // Информационный бюллетень ассоциации История и компьютер. 2015. № 43. С. 122–124; Назаров И.И. Комплекс традиционной одежды главных участников ритуала «Кочо-кан» у кумандинцев: от этнографических описаний к современным реконструкциям // Народный костюм в Сибири / отв. ред. Е.Ф. Фурсова. Новосибирск: Изд-во ИАЭТ СО РАН, 2017. С. 216-218; Назаров И.И. Кумандинский этнос сегодня // Этнография Алтая и сопредельных территорий. Материалы международной научной конференции / Под редакцией Щегловой Т.К., Октябрьской И.В. Барнаул: Барнаульский государственный педагогический университет, 2008. С. 75-78; Назаров И.И. Кумандинцы: традиционное хозяйство и материальная культура Барнаул: Алтайский дом печати, 2013; Назаров И.И. Новое в обрядовой практике кумандинцев алтайского края: возрождение обряда «Кочо-кан» // Культура и взаимодействие народов в музейных, научных и образовательных процессах - важнейшие факторы стабильного развития России. Омск: Издательский дом «Наука», 2016. С. 161–164; Назаров И.И. «Новые маски»: возрождаемые явления традиционной культуры кумандинцев в системе управления и развития этнокультурного наследия региона // Малочисленные этносы в пространстве доминирующего общества: практика прикладных исследований и эффективные инструменты этнической политики: сборник научных статей по итогам всероссийской с международным участием науч.-практич. конф. Кемерово: Практика, 2014. С. 330-336; Назаров И.И. О практике возрождения кумандинцами Алтайского края обряла «Кочо-кан» // Полевые исследования в Прииртышье. Верхнем Приобье и на Алтае 2015 г.: этнография, устная история. Павлодар: ПМПИ; Барнаул: АМПУ, 2016. С. 97-103; Назаров И.И. О родовом составе кумандинцев // Известия Алтайского государственного университета. 2010. № 4-3 (68). С. 169-174; Назаров И.И. Основные тенденции современного этнокультурного развития кумандинцев Алтайского края // Вестник Кемеровского государственного университета. 2018. № 2 (74). С. 39–49; Назаров И.И. Отражение обрядовых традиций кумандинцев алтайского края в современной праздничной культуре // Культурное наследие Сибири. 2016. № 2 (20). С. 109-115; Назаров И.И. Рассказы кумандинцев о шаманах в начале XXI в. // Сибирь и Центральная Азия: проблемы этнографии, истории и международных отношений. Третьи научные чтения памяти Е. М. Залкинда: Материалы международной научной конференции. Барнаул: Аз Бука, 2007. С. 36-45; Назаров И.И. Современный праздник и традиционная культура кумандинцев Алтайского края (по материалам этнографических исследований 2013 и 2014 гг.) // Полевые исследования в Прииртышье, Верхнем Приобье и на Алтае. Материалы X Международной научно-практической конференции / под редакцией М.А. Демина, Т.К. Щегловой. Барнаул: Алтайский государственный педагогический университет, 2015. С. 148-153; Назаров И.И. Старые традиции и новые смыслы: о возрождении кумандинцами обряда Кочо-кан // Политические институты и процессы. 2015. № 4. С. 90–95; Назаров И.И. Традиционное хозяйство и культура жизнеобеспечения кумандинцев во второй половине XIX - первой половине XX в. Диссертация на соискание ученой степени кандидата исторических наук. Омск, 2004; Назаров И.И. Традиционное хозяйство и вить историю, традиционную материальную и духовную культуру кумандинцев. Из них П.И. Каралькин, Ф.А. Сатлаев, М.В. Кастараков<sup>1</sup>, В.М. Данилов<sup>2</sup>, Л.М. Тукмачев-Соболеков<sup>3</sup> — этнические кумандинцы. Е.И. Тукмачевой были собраны и переведены

материальная культура кумандинцев // Культура и традиции коренных народов Северного Алтая / Отв. ред. А.В. Малинов. СПб.: Изд. Дом С.-Петерб. гос. ун-та, 2008. С. 125–180; Назаров И.И. Феофан Александрович Сатлаев и его вклад этнографическую науку (к 90-летию со дня рождения ученого) // Омские научные чтения – 2020. Материалы Четвертой Всероссийской научной конференции. Омск: Омский государственный университет им. Ф.М. Достоевского, 2020. С. 1469–1473; Назаров И.И., Функ Д.А., Добжанская О.Э. Кумандинцы // Тюркские народы Сибири. М.: «Наука», 2006. С. 324-374. Бельгибаев Е.А., Назаров И.И. Традиционное рыболовство таежных групп Алтая // Древности Алтая. 2003. № 10. С. 164–171; Бельгибаев Е.А., Назаров И.И., Николаев В.В. Новые материалы по семейной обрядности кумандинцев // Полевые исследования в Верхнем Приобье и на Алтае: Археология, этнография, устная история. Материалы ІІ региональной научно-практической конференции. Редколлегия: М.А. Демин, Т.К. Щеглова, А.Н. Телегин. Барнаул: Барнаульский государственный педагогический университет, 2006. С. 100–105; Кунгурова Н.Ю., Назаров И.И. Материальная культура кумандинцев как объект историко-культурного наследия Алтайского края // Сохранение и изучение культурного наследия Алтайского края. Барнаул: Изд-во АлтГУ, 1999. Вып. Х. С. 151–158; Николаев В.В., Назаров И.И. Урбанизация коренного населения Алтая в XX – начале XXI века (на примере кумандинцев города Бийска) // Вестник Новосибирского государственного университета. Серия: История, филология. 2021. T. 20. № 3. C. 149-162.

- $^{1}$  *Кастараков М.В.* Белые кони духов Бийск: БПГУ им. В.М. Шук-шина, 2010; *Кастараков М.В.* Пять тысяч родни // Северные просторы. 2001. № 1. С. 13–15.
- $^2$  Данилов В.М. Кумандинцы: (большие заботы малочисленного народа) // Жизнь национальностей. 2000. № 2. С. 62–63; Данилов В.М. Падение родоплеменных отношений у кумандинского народа Алтая // Бийск. 1999. № 7; Данилов В.М. Тайлгьа // Жизнь национальностей. 2001. № 1/2. С. 62–63.
- <sup>3</sup> Тукмачев-Соболеков Л.М. У истоков древнего Алтая: история древнего этноса кумандинского народа Алтая: пособие для вузов и школ. Бийск: Кедр, 2001.

кумандинские легенды и сказки<sup>1</sup>. Монографические исследования Н.Н. Баскакова и И.Я. Селютиной были посвящены кумандинскому языку<sup>2</sup>. В последние годы появились новые работы по этнографии и традиционной культуре кумандинцев<sup>3</sup>. Актуальные

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Тукмачева Е.И. Два рыжих жеребёнка: кумандинские легенды / пер. с кумандинского Е.И. Тукмачевой. Бийск: Бия, 2015; Тукмачева Е.И. Кумандинские легенды и сказки / пер. с кумандинского Е.И. Тукмачевой. Бийск: Бия, 2011.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Баскаков Н.А. Диалект кумандинцев (куманды-кижи): грамматический очерк, тексты переводы и словарь. М.: Наука, 1972; Селютина И.Я. Кумандинский вокализм. Новосибирск: Сибирский хронограф, 1998; Селютина И.Я. Кумандинский консонантизм. Новосибирск: Наука, 1983.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Аткунова Д.А. Кумандинский свадебный обряд: традиция и современность // Макарьевские чтения. Материалы XVIII Международной научно-практической конференции / отв. ред. В.Г. Бабин. Горно-Алтайск: ГАГУ, 2023. С. 305-311; Аткунова Д.А. Кумандинцы // Этнографический атлас Республики Алтай. Горно-Алтайск: НИИ алтаискии им. С.С. Суразакова, 2022. С. 259-266; Аткунова Д.А. Национальное возрождение коренных малочисленных народов Северного Алтая (конец XIX в. – начало XXI в.). Диссертация на соискание ученой степени кандидата исторических наук Томск, 2017; Аткунова Д.А. Обрядовопраздничная деятельность в социокультурных практиках российского региона (на примере традиционного праздника Јылгайак) // Международный журнал исследований культуры. 2023. № 1 (50). С. 56-66; Байжуманова Н.К. К вопросу о промыслах в хозяйственном укладе кумандинцев предгорного Алтая в конце XIX – начале XX вв. // Этнография Алтая и сопредельных территорий: матер. междунар. науч.-практ. конф. (Барнаул, 29-30 сент. 2005 г.). Барнаул: Изд-во Барнаульского гос. пед. ун-та, 2005. С. 70-71; Байжуманова Н.К. К вопросу о собирательстве как хозяйственном элементе у кумандинцев Предгорного Алтая в конце XJX начале XX вв. // Успехи современного естествознания. 2004. №. 11. С. 48–53; Байжуманова Н.К. Технология домашнего производства у кумандинцев в- конце XIX, начале XX вв. // Технологическое образование: проблемы и перспективы развития: материалы Всероссийской научно-практической конференции. Бийск: НИЦ БГПУ им. В.М. Шукшина, 2001. С. 105-111; Байжуманова Н.К. Технология собирательства лекарственных трав и ягод у кумандинцев в конце XIX начале XX вв. // Вопросы истории. Бийск: НИЦ БПГУ им. В.М. Шукшина, 2001. Вып. 4. С. 24–28; Волков К.С., Петушкова Т.А. Кумандин-

цы: традиции, религия, мифы, история // Цивилизационные аспекты развития Арктических регионов России. Материалы III научнопрактической конференции. М.: Институт мировых цивилизаций, 2022. С. 28–33; Доронин Д.Ю., Орлов А.В. Психологические аспекты иного в традиционных культурах и мифологическом мышлении: экологический подход. М.: Гуманитарный институт, 2004; Дыков С.В. Орнамент кумандинцев (по материалам Саяно-Алтайской экспедиции П.И. Каралькина) // Культура в евразийском пространстве: традиции и новации: сб. материалов II междунар. науч.-практ. конф. Барнаул: Издво Алт. гос. ин-та культуры, 2016. Ч. 2. С. 138-140; Желтов В.С. Особенности истории материальной культуры и культуры повседневности кумандинцев // Молодежь XXI века: образование, наука, инновации. Материалы IX Всероссийской студенческой научно-практической конференции с международным участием. В 3-х частях / Под редакцией Е.Е. Тихомировой. Новосибирск: Новосибирский государственный педагогический университет, 2020. С. 13-15; Карасева Н.К. Бортничество кумандинцев предгорного Алтая в конце XIX – начале XX вв. // Фундаментальные исследования. 2007. № 8. С. 1-5; Карасева Н.К. Бортничество кумандинцев в конце XIX - начале XX в. // Известия Алтайского государственного университета. 2009. № 4-3 (64). С. 78-80; Карасева Н.К. Домашнее производство кумандинцев предгорного Алтая в конце XIX - начале XX в. // Известия Алтайского государственного университета. 2007. № 4-1 (56). С. 59-64; Карасева Н.К. Формы хозяйственной деятельности кумандинцев: устойчивость и изменчивость традиций. Диссертация на соискание ученой степени кандидата исторических наук. Томск, 2010; Кимеев В.М., Функ Д.А. Фамильный состав сеока чедыбер у телеутов, кумандинцев и шорцев // Полевые исследования ГМЭ народов СССР в 1985–1987-х гг. Л.: Государственный ордена Дружбы народов музей этнографии народов СССР, 1989. С. 44-45; Соловьева С.А. Прядение и ткачество у кумандинцев // Краеведческие записки. Барнаул, 2009. Вып. 8. С. 201-204; Тырышева А.А. Погребальные обряды алтайцев и кумандинцев // Молодежь XXI века: образование, наука, инновации. Материалы XII Всероссийской студенческой научнопрактической конференции с международным участием. В 2-х частях. Новосибирск: Новосибирский государственный педагогический университет, 2024. С. 173-175; Финаева А.А., Орлова Р.А. Традиционная культура кумандинцев // Коренные народы Сибири: история, традиции и современность. Материалы III региональной научно-практической конференции с международным участием / Под редакцией О.П. Доможаковой. Новосибирск: Новосибирский государственный педагогический университет, 2019. С. 159–161; Функ Д.А. Верования кумандинцев этнополитические, этнолингвистические, этносоциальные и этнокультурные процессы среди кумандинцев рассматриваются в статьях современных ученых<sup>1</sup>. Необходимо отметить и ряд отдельных изданий, посвященных кумандинцам<sup>1</sup>.

// Религии народов современной России: словарь. М.: Республика, 1999. С. 198–199.

<sup>1</sup> Беспалов А.М., Власов М.С., Макарова О.Н. Особенности этнической и гражданской идентичности кумандинских подростков // Сибирский психологический журнал. 2023. № 90. С. 140-159; Беспалов А.М., Кочергина Н.А., Прудникова М.М. Современная кумандинская семья: к вопросу о сохранении и воспроизводстве национальной культуры (по материалам социально-психологического исследования) // Общество. Среда. Развитие. 2009. № 3 (12). С. 89-93; Беспалов А.М., Макарова О.Н., Власов М.С. Этническая идентичность кумандинских подростков: её проявления и связь с семейной идентичностью // Вестник Томского государственного университета. 2022. № 484. С. 207-217; Беспалов А.М., Макарова О.Н., Власов М.С., Болотбек А.К. Ценностные и моральные факторы мотивации к изучению кумандинского языка у кумандинских подростков // Вестник Томского государственного университета. 2023. № 494. С. 73-82; Беспалов А.М., Макарова О.Н., Докучаева Д.Д. Состояние этнического самосознания кумандинцев в современных условиях // Известия ВУЗов Кыргызстана. 2022. № 5. С. 146–150; Веденин А.М., Поддубиков В.В. О состоянии уязвимых компонентов этнокультурной среды в местах традиционного проживания и хозяйственной деятельности коренных малочисленных этносов (на примере челканцев и кумандинцев) // Вестник Кемеровского государственного университета. 2014. № 4-2 (60). С. 104–106; Дудышева Е.В., Беспалов А.М., Макарова О.Н., Еремеев Е.А. Факторы влияния дистанционных этнопедагогических конкурсов на формирование этнокультурной идентичности молодежи на примере кумандинцев // Современные проблемы науки образования. 2023. № 3. URL: https://scienceeducation.ru/ru/article/view?id=32617 (дата обращения: 21.08.2024); Кухтуекова Н.В. Природные и социальные условия формирования и возрождения малочисленного этноса Сибири – кумандинцев // Социосфера. 2013. № 10. С. 175–177; Николаев В.В. Адаптация кумандинцев в городе (на примере кумандинцев г. Бийска) // Проблемы археологии, этнографии, антропологии Сибири и сопредельных территорий. 2023. Т. 29. С. 1067-1071; Николаев В.В. Воспроизводство этничности кумандинцев г. Бийска (по материалам этносоциологического обследования) // Проблемы археологии, этнографии, антропологии Сибири и сопредельных территорий. 2021. Т. 27. С. 822-826; Николаев В.В. Демографические последствия великой отечественной войны для кумандинцев (по материалам Нижнененинского сельсовета) // Вестник Новосибирского государственного университета. Серия: История, филология. 2016. Т. 15. № 3. С. 157–164; Николаев В.В. Кумандинцы сузопского сельсовета после великой отечественной войны: демографическая характеристика // Проблемы археологии, этнографии, антропологии Сибири и сопредельных территорий. 2015. Т. 21. С. 530-533; Николаев В.В. Миграция кумандинцев из села в город в начале XXI века // Вестник Новосибирского государственного университета. Серия: История, филология. 2018. Т. 17. № 3. С. 142–147; Николаев В.В. Национально-культурное возрождение кумандинцев на рубеже XX-XXI веков // Проблемы археологии, этнографии, антропологии Сибири и сопредельных территорий. 2020. Т. 26. С. 789–794; Николаев В.В. Половозрастная структура этнолокальных групп кумандинцев и челканцев в 1940–1950-х гг. // Гуманитарные науки в Сибири. 2016. Т. 23. № 2. С. 50-53: Николаев В.В.. Самушкина Е.В. Этнополитические процессы у кумандинцев алтайского края (на рубеже XX-XXI веков) // Проблемы археологии, этнографии, антропологии Сибири и сопредельных территорий. 2015. Т. 21. С. 534-537; Николаев В.В., Самушкина Е.В. Этноязыковые процессы у кумандинцев, тубаларов и челканцев в XIX - начале XXI века // Томский журнал лингвистических и антропологических исследований. 2021. № 3 (33). С. 139–157; Николаев В.В., Чемчиева А.П. Миграция кумандинцев в города Горно-Алтайск и Бийск в XX – начале XXI в. // Вестник Томского государственного университета. История. 2021. № 69. С. 107-114; Уртегешев Н.С. Кумандинцы: результаты социолого-лингвистического обследования // Язык и общество в современной России и других странах. М.: Институт языкознания РАН, 2010. С. 343-347; Финаева А.А. Национальный фестиваль как средство активизации интереса к традиционной культуре кумандинцев // Коренные народы Сибири: история, традиции и современность. Материалы III региональной научнопрактической конференции с международным участием / Под редакцией О.П. Доможаковой. Новосибирск: Новосибирский государственный педагогический университет, 2019. С. 236-239; Фокина Е.Д., Абишева Ж.Е., Аубакирова А.К. Гастрономическая культура малочисленных народов Алтая как основа развития туризма (на примере кумандинцев) // Наука и туризм: стратегии взаимодействия. 2023. № 15. С. 73–78; Чемчиева А.П. Этническая культура кумандинцев красногорского района алтайского края: современные реалии // Проблемы археологии, этнографии, антропологии Сибири и сопредельных территорий. 2014. Т. 20. C. 422-424.

Хозяйство кумандинцев носило комплексный характер, жизненные потребности не могла удовлетворить какая-либо одна отрасль. К традиционной хозяйственной деятельности кумандинцев относятся охота, собирательство, рыболовство, земледелие и животноводство.

Охота кумандинцев была сезонной (поздняя осень, зима). Преобладали пассивные формы охоты: петли (кыл), капканы, ловушки (куреч), ловчие ямы (куруп) и др. Охотились также с луком со стрелами (нјанчык, алар) и ружьями (мултук). Во время охоты использовали лыжи (канъай, калбрак шана) и подволоки (апша, чаккан шана, тукту шана). Охотились артелями, которые во время промысла совместно жили в шалашах и поровну делили добычу. Предметом собирательства кумандинцев были ягоды (клубника, земляника, малина, черника, клюква, черная и красная смородина), кедровый орех, корни кандыка, дикого лука и чеснока (ускум), черемша (колба), черемуха (чермыт), калина (палоон), дягиль (палтырган) и др. Для ловли рыбы кумандинцы использовали удочки (карвык сабы, карвак, карбык), петли (кыл), сети и неводы (каабу, шуун, созарме, уу, пара аг), плетеные из ивовых прутьев морды (марда, мордо) и верши (суген), запорные сооружения на реках и протоках. У кумандинцев было распространено подсечно-огневое и мотыжное земледелие. К отраслям животноводства кумандинцев относятся коневодство, скотоводство и овцеводство.

Занятия традиционной хозяйственной деятельностью было тесно связано с почитанием различных духов-хозяев и духов-покровителей. К ним относятся, например, духи-хозяева тайги (Каным, Сары-Каным, Шалыг, Сары-Шалыг, Тайгам, Курмуш), духи родовых гор, хозяин и хозяйка огня, ветвистый кедр, под которым устраивали охотничий шалаш, духи воды (Шалаг, Сууг

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Визер В.Г., Калинина Г.М. Кумандинцы — дети гор (прошлое, настоящее, будущее). Бийск: б. и., 2013; Культура и традиции коренных народов Северного Алтая / отв. ред. А.В. Малинов. СПб.: Изд-во С.-Петербургского университета, 2008; Кумандинцы — дети гор: методическое пособие / составитель Е.В. Сысоев. Барнаул: АКЦНТиД, 2005; Кумандинцы. Мост через века: альманах /составитель В.Г. Визер, Н.М. Боаги (Суразакова), Г.М. Калинина. Бийск: АГАО им. В.М. Шукшина, 2014.

эзи, кер-балык, кер-пос, улу-арджан). Существовал специальный обряд жертвоприношения лошади — тайэлга, а также земледельческий обряд Кочо-кан эротического характера.

К домашним ремеслам кумандинцев относятся кузнечное дело, кожевенное дело, ткачество, изготовление войлока.

Традиционные жилища кумандинцев имели различия (летники и зимники). Жилища могли быть как каркасные (полуземлянки, шалаш), так и срубные. Существовали временные жилища (охотничий шалаш).

К духовной культуре кумандинцев принадлежит героический эпос, исполнявшийся сказителями (чöрöкчи, кайчи) речитативом с переходом на кай (горловое пение) или пением. Иногда исполнение сопровождалось игрой на комусе (алтайский топшур). Героический эпос, как правило, исполнялся вечером и ночью. Еще в XIX в. у кумандинцев был записан алтайский героический эпос «Маадай-кара», а также героическая поэма об Алпамаше, поэма о любви Козуйке и Баяна, сказание о девушке Ай-Кöк, героическая поэма «Јимей-Ару ла Шимей-Ару». Космогонические легенды кумандинцев повествуют о сотворении мира, о всемирном потопе, о млечном пути, о происхождении пятен на луне и др.

Кумандинский фольклор представлен сказками о животных, волшебными и бытовыми сказками, любовными и бытовыми песнями, усун сарын (длинная песня) и табыр — игровой песней, исполнявшейся на празднике Коча-кана, загадками, пословицами. Наибольшей популярностью пользовались также четверостишья или восьмистишья, исполнявшиеся под балалайку, гармонь или комус, близкие русским частушкам.

Можно привести примеры кумандинских загадок: уч айландыра кур тартым – вокруг дома пояс натянул (торбас – мох между бревнами), тижи чок öрöкöн кузут казапгыт – беззубая старуха орехи грызет (шарлак – капель); а также пословиц: аштынг – кычанында, баланг – кичийиенде (урожай узнают по всходу, а ребенка – в младости), тузы каппас кижи (человек, у которого не хватает соли (т. е. ума)).

К декоративно-прикладному искусству кумандинцев относятся резьба по дереву, часто выполнявшаяся для религиозных целей; различные орнаменты на предметах домашнего обихода (аппликация, вязаный и вышитый, тканный и плетеный): на войлочных тюфяках, одежде, покрывалах, домашнем сукне. Орнаментом украшались запястье рукавиц, женские чулки, пояса, концы полотенец. Орнамент мог быть растительным, геометрическим, преобладали черный и красный цвета. Тип орнамента у кумандинцев такой же, как и у шорцев, хантов, манси, нарымских селькупов, т. е. самодийских народов Сибири.

Традиционные религиозные верования и обряды кумандинцев мало сохранились, на рубеже XIX-XX вв. их почти полностью сменило православие. Для традиционной религиозности кумандинцев характерна вера в духов, деление мира на три сферы: небесную, земную и подземную. Духи могут быть чистыми (арыг тос) и нечистыми (кара тос). К чистым духам относятся духи-покровители рода (тос или пайна). У каждого рода (сеока) был свой дух-покорвитель. У рода оре куманды и рода тастар – карчы кайын кестирбес кйыр кöстÿ Солта-кан (запрещающий рубить искривленную березу с сердитыми глазами Солта-кан), у рода чоот – Солу-кан, у рода тоон – ўч чечектиг Чайым-кан (с тремя кисточками Чайым-кан), у рода алтына куманды – ньангмырактыг Чажи-кан (посылающий дождь Чажи-кан), у рода соолыг – эзир пулут оллатыг Аба-йажын (сидящий на кучевых облаках Аба-йажын), у родов челей, чедибер и калар, имеющих, вероятно, телеутское происхождение, - ўч порукту Бай-Ульген (с тремя шапками Бай-Ульген), у родов öре и алтына шабат – Кулбыш-бий и Суза-кан.

Верховным божеством считался ўч пöрўктў Бай-Ульген, духи-покровители родов, за исключением духов-покровителей рода тоон (дух-покровитель рода тоон считалась дочерью Ульгена), считались его сыновьями. Старшим среди них (тын углы) признавался родовой дух рода öpe куманды. По верованиям кумандинцев у Ульгена было семь или девять сыновей и семь или девять дочерей. Ульгена представляли в образе антропоморфного духа с лицом похожим на зимнее облако, одетого в одежду с медным воротником и сидящего среди белых туч. Он наделял пюдей даром шаманства и определял духов-помощников кама (шамана). Ульген может как награждать людей, получив от них жертву, так и наказывать за непочтение к нему. Вынеся решение о наказании (чарыг) Ульген передает его Карыг-кану, который поручает Эрлику — хозяину подземного мира — привести его в

исполнение. Путешествуя к Ульгену, кам преодолевает девять ступеней, на которых живут духи-небожители.

К чистым духам также относятся хозяева гор (таг эзи), хозяин огня (от эзи) и мать-огонь (от эне), покровители охоты (шалыг и тайгам), хозяин воды (суг-эзи).

Каждый сеок имел свою родовую гору (тöc таг, улуг таг), она считалась родовым охотничьим угодьем. От горы шаман (кам) получал повеление об изготовлении нового бубна. Женщинам было запрещено появляться у родовой горы мужа с непокрытой головой, босяком, подниматься на нее, произносить вслух ее имя, иначе семью могло постигнуть несчастье.

Хозяйкой домашнего очага считался женский дух (от эне), в качестве жертвоприношения ей трехгранный каменный очаг кропили аракой (молочная водка), жиром, бросали кусочки мяса. Дух огня охранял дымоход от проникновения в жилище злых духов. Огонь использовали для очищения от скверны, для защиты от злых духов, лечения. Так, например, для лечения из муки изготавливали фигурки змеи, лягушки, ящерицы или червя (семь штук) и с чтением заклинания бросали их в огонь. Было распространено окуривание арчином (можжевельником). Запрещалось плевать в огонь, сыпать мусор и грязь, лить воду, иначе у человека могли заболеть глаза и руки.

Из домашних духов почитались также духи двери (эжик пайназы, Караш-бий) и дух переднего угла (тöр эзи, ÿрген эзи).

Человек обладал и персональным духом-хранителем (пайна или Умай эне), который появлялся с зачатием ребенка в утробе матери, от него зависело родится мальчик или девочка. Самому человеку дух-хранитель не показывался, его мог видеть только ясновидец или кам во время камлания. Пайна-Умай боится воды и оставляет человека во время купания, чем и пользуются духи воды. Дух-хранитель представлялся в образе человека, которого он оберегал. Человек мог иметь до трех пайна. Антропоморфный облик имели и другие духи. Например, дух воды представлялся в образе нагой женщины, расчесывающей на берегу водоема золотым гребнем длинные волосы.

К нечистым духам (кара тöc) относятся духи, обитающие под землей. Это прежде всего Эрлик, а также его свита или охрана (кöрмöстер или айна). Эрлик наказывает смертью, уводит души

людей в подземный мир. Смерть наступает и когда нечистые духи «съедают» душу человека. Другие нечистые духи — аза, — вселившись в человека, вызывали болезни. Задачей кама было при помощи духов-помощников (энчи) выманить нечистых духов и отправить их в лес в необитаемое место.

В лесу же или в долинах обитают и души умерших людей (турлаг). Обычно это место, поросшее густым осинником или тальником. В осиннике, где обитает турлаг, листва опадает позднее. Души умерших людей преследуют запоздавших путников, перекликаются между собой. Им нельзя отвечать и их боятся, иначе они унесут душу человека с собой. Спастись от них также можно выстрелив из ружья, положив осиновый прут через дорогу, высекая искры из огнива и т. д. По внешнему виду турлаг похож на человека, его можно увидеть, посмотрев через поднятую левую руку.

От телеутов кумандинцам перешел культ духов материнского рода (эмечердер). Их изображение изготовлялось в виде человеческой фигурки из холщевых тряпок, когда девушка выходила замуж, чтобы в новой семье ей жилось хорошо и благополучно. Раз в году женщины устраивали кормление их куземом (талкан с маслом) или маслом. Им же приносилось жертвоприношение в случае болезни. Позднее духи материнского рода стали считаться злым началом, причиной болезней.

Посредником между миром духов и миром людей считался кам. Его призывали во время болезни, тяжелых родов, для проводов души умершего человека. Кам мог совершать жертвоприношения (животными, кропление брагой). Камом мог стать человек, избранный Ульгеном, имеющий в роду кама (кам сööктў Кижи — человек, имеющий шаманскую кость). Шаманский дар передавался по наследству, по материнской линии от дяди (тай), брата матери, племяннику (чеен) или по отцовской линии от отца к сыну или внуку. Каждый месяц в новолуние кам страдает шаманской болезнью, его «давят духи» (тöc пастыг), принуждая камлать. Заставляя камлать, духи ищут у него «лишнюю кость» (артык сööк). Посвящаемого в камы проводят сквозь дерево. Молодой кам при помощи старого кама, три раза камлая с брагой, отделял чистых горных духов (ак туу) от черных (кара туу). Три раза в году (в феврале, августе и ноябре) кам мог прибавлять себе

духов-помощников, которыми могли быть священная гора, дух предка, пайна и др. Так, кам постепенно набирал силу. Молодой кам начинал камлать без бубна, при помощи холщевой тряпочки на палочке (алас – очищение), пучка березовых веток (шырба) или модели лучка (толго). Получив разрешение от родовой горы, кам мог сделать первый бубен. После изготовления совершался обряд оживления бубна, сопровождавшийся угощением присутствующих парней. Бубен воспринимался как ездовое животное кама, как правило это был шестигорбный верблюд (алты öргушту ак адан). Во время камлания в бубен собираются духипомощники. Кумандинские камы не имели специального костюма. Это была обычная повседневная одежда: халат (кендерек) и шапка (кöлпöк). Завершив камлание, кам завертывал в халат бубен и вешал его на переднюю стенку. После смерти кама его костюм и бубен относили в лес и вешали на березу. Железные части бубна (кириш и сÿнгÿр) снимали и оставляли там же отдельно от бубна.

За свои услуги кам получал деньги или скот, а также лучшие куски жертвенного животного. Наиболее почитались большие камы (ньан или улуг кам), которые могли совершать тайылга жертвоприношение белой лошади Ульгену. Такие камы могли подниматься на небесных конях (верблюдах) на небо к Ульгену и спускаться на бура-конях к Эрлику под землю. Они могли иметь два бубна – марс и чезим (каным) туур, – при помощи одного из них камлали родственникам, а другого – посторонним. По «указанию» духов-покровителей кам через несколько лет менял бубны. Количество бубнов, которые в течении жизни мог иметь кам, и количество лет камлания одним бубном определяла родовая гора. Средние камы – чер-айактыг (имеющие земные ноги) – камлали только духам земной и подземной сферы, не имея небесных коней, они не могли подняться к Ульгену. Малые камы – ырбыкчы шабычылар (бьющие пучком, колотушкой) – камлали только с пучком березовых прутьев или веток. Они не бывали у хозяина горы (тоске кирбеген) и потому не имели бубна, а лишь несколько духов-помощников. Как правило они лишь совершали обряд очищения над больным (алас), поэтому их называли аласчы, т. е. очистители.

Целью камлания могла быть удача на промыслах, урожай хлеба, испрашивание здоровья хозяину и членам семьи, приплода скота и т. д. Чаще всего кам обращался к Ульгену или духампокровителям, которым приносилась жертва. Жертвоприношение чистым духам называлось арыг. Наиболее важным было жертвоприношение лошади Ульгену — тайылга — в котором принимали участие все ближайшие родственники из одного села, т. е. члены одного рода. Это было родовое моление с целью приобретения духа-покровителя рода или усиления уже имеющегося пайна. Женщины, как пришедшие из другого рода, на тайылга не допускались

После уборки урожая совершался обряд коча-кан. Коча-кан — символ плодородия, эротическое божество, дающее благополучие, здоровье, приплод семье и скоту. Праздник продолжался два-три дня. Готовясь к нему, запасались брагой из ячменя (позо), которой кропили хозяину двери Караш-бию и Коча-кану. Во время праздника процессия, состоящая из трех-четырех мужчин и толпы детей, ходила по селу, распевая песни эротического содержания, и собирала пожертвования (хлеб, табак и т. п.). Один из участников обряда, изображающий Коча-кана, носил раскрашенную маску из бересты и остроконечную берестяную шапку, в руках он держал деревянное изображение фаллоса и посох. Вечером участники обряда пили чай с продуктами, которые собрали во время обхода деревни, курили табак. Затем устраивались игры с исполнением ритуальных песен, пили позо и перегоняли его на самогон.

\* \* \*

В сборнике публикуются легенды, обряды, песни и благопожелания кумандинцев, собранные и переведенные Виталием Тимофеевичем Каттыбал и Любовью Николаевной Пешперовой. Также публикуется ранее не издававшаяся «Справка об историческом территориальном изменении границ Горного Алтая» и сопровождающие ее архивные выписки кумандинского историка и этнографа, кандидата исторических наук, заведующего сектором истории Горно-Алтайского научно-исследовательского института истории, языка и литературы Феофана Александровича Сатлаева (1931–1995), датированная 6 апреля 1994 г. Рукопись записки была передана кандидатом юридических наук, профессором, Заслуженным работником культуры РСФСР, Почетным гражданином Республики Алтай Степаном Сузановичем Тюхтеневым (1929-2023). В послесловии С.С. Тюхетенева, датированным 17 августа 2020 г., поясняются обстоятельства подготовки Ф.А. Сатлаевым справки. В сборник также включены издававшиеся ранее в журнале «Этнографическое обозрение» русскоязычный первоисточник статьи Д.К. Зеленина «Эротический обряд в жертвоприношениях алтайских турок», описывающей обряд Кочо-кан у кумандинцев, и статья «Экспедиция Д.К. Зеленина на Алтай в 1927 г.», в которой на основе доклада Д.К. Зеленина и его экспедиционных дневников поясняются обстоятельства сбора этнографом материалов, приводятся сведения о его информантах и т. д. В качестве иллюстративного материала в конце сборника воспроизводится серия живописных работ художника Сергея Владимировича Дыкова, посвященная кумандинцам.

## Литература

Алексеев В.П. К происхождению кумандинцев // Ученые записки ГАНИИИЯЛ. 1964. Вып. 6. С. 53–58.

Аткунова Д.А. Кумандинский свадебный обряд: традиция и современность // Макарьевские чтения. Материалы XVIII Международной

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> О Ф.А. Сатлаеве см.: *Иванова О*. Сатлаев Феофан Александрович // Красногорский район: история и современность. Барнаул: Алт. Дом печати, 2008. С. 399–400; *Иркитова А.А*. Сатлаев Феофан Александрович // Кан-Алтай. 1999. № 18. С. 53; *Самыкова И.В*. Ф. А. Сатлаев – исследователь Алтая // Культура и традиции коренных народов Северного Алтая. СПб.: Изд-во С.-Петербургского университета, 2008. С. 201–203; *Назаров И.И*. Феофан Александрович Сатлаев и его вклад этнографическую науку (к 90-летию со дня рождения ученого) // Омские научные чтения – 2020. Материалы Четвертой Всероссийской научной конференции. Омск: Омский государственный университет им. Ф.М. Достоевского, 2020. С. 1469–1473; «Люди степи и тайги: история и культура кумандинцев»: материалы науч. чтений, посвящ. 85-летию со дня рождения Ф. А. Сатлаева; ред.: Н. В. Екеев (отв. ред.), Э.В. Енчинов. Горно-Алтайск: НИИ алтаистики им. С.С. Суразакова, 2018.

научно-практической конференции / отв. ред. В.Г. Бабин. Горно-Алтайск: ГАГУ, 2023. С. 305-311.

*Аткунова Д.А.* Кумандинцы // Этнографический атлас Республики Алтай. Горно-Алтайск: НИИ алтаискии им. С.С. Суразакова, 2022. С. 259–266.

Аткунова Д.А. Национальное возрождение коренных малочисленных народов Северного Алтая (конец XIX в. – начало XXI в.). Диссертация на соискание ученой степени кандидата исторических наук Томск, 2017.

Аткунова Д.А. Обрядово-праздничная деятельность в социокультурных практиках российского региона (на примере традиционного праздника Јылгайак) // Международный журнал исследований культуры. 2023. № 1 (50). С. 56–66.

Байжуманова Н.К. К вопросу о промыслах в хозяйственном укладе кумандинцев предгорного Алтая в конце XIX – начале XX вв. // Этнография Алтая и сопредельных территорий: матер. междунар. научляракт. конф. (Барнаул, 29–30 сент. 2005 г.). Барнаул: Изд-во Барнаульского гос. пед. ун-та, 2005. С. 70–71.

*Байжуманова Н.К.* К вопросу о собирательстве как хозяйственном элементе у кумандинцев Предгорного Алтая в конце XJX начале XX вв. // Успехи современного естествознания. 2004. №. 11. С. 48–53.

Байжуманова Н.К. Технология домашнего производства у кумандинцев в конце XIX — начале XX вв. // Технологическое образование: проблемы и перспективы развития: материалы Всероссийской научнопрактической конференции. Бийск: НИЦ БГПУ им. В.М. Шукшина, 2001. С. 105–111.

*Байжуманова Н.К.* Технология собирательства лекарственных трав и ягод у кумандинцев в конце XIX — начале XX вв. // Вопросы истории. Бийск: НИЦ БПГУ им. В.М. Шукшина, 2001. Вып. 4. С. 24—28.

*Баскаков Н.А.* Диалект кумандинцев (куманды-кижи): грамматический очерк, тексты переводы и словарь. М.: Наука, 1972.

*Бельгибаев Е.А., Назаров И.И.* Традиционное рыболовство таежных групп Алтая // Древности Алтая. 2003. № 10. С. 164—171.

Бельгибаев Е.А., Назаров И.И., Николаев В.В. Новые материалы по семейной обрядности кумандинцев // Полевые исследования в Верхнем Приобье и на Алтае: Археология, этнография, устная история. Материалы II региональной научно-практической конференции. Редколлегия: М.А. Демин, Т.К. Щеглова, А.Н. Телегин. Барнаул: Барнаульский государственный педагогический университет, 2006. С. 100–105.

*Беспалов А.М., Власов М.С., Макарова О.Н.* Особенности этнической и гражданской идентичности кумандинских подростков // Сибирский психологический журнал. 2023. № 90. С. 140–159.

*Беспалов А.М., Кочергина Н.А., Прудникова М.М.* Современная кумандинская семья: к вопросу о сохранении и воспроизводстве национальной культуры (по материалам социально-психологического исследования) // Общество. Среда. Развитие. 2009. № 3 (12). С. 89–93.

*Беспалов А.М., Макарова О.Н., Власов М.С.* Этническая идентичность кумандинских подростков: её проявления и связь с семейной идентичностью // Вестник Томского государственного университета. 2022. № 484. С. 207–217.

Беспалов А.М., Макарова О.Н., Власов М.С., Болотбек А.К. Ценностные и моральные факторы мотивации к изучению кумандинского языка у кумандинских подростков // Вестник Томского государственного университета. 2023. № 494. С. 73–82.

*Беспалов А.М., Макарова О.Н., Докучаева Д.Д.* Состояние этнического самосознания кумандинцев в современных условиях // Известия ВУЗов Кыргызстана. 2022. № 5. С. 146–150.

Богатырев Н.Б. Об ореховом и зверовом промысле кумандинских инородцев Бийского уезда // Алтайский сборник. Барнаул: Алтайский подотдел Западно-Сибирского отдела Русского географического общества, 1908. Т. IX. С. 1–31.

Бондаренко С.И. Хозяйственные и культурные традиции кумандинцев предгорного Алтая в трудах Н.Б. Шерра // Ученые записки (Алтайская государственная академия культуры и искусств). 2020. № 4 (26). С. 33–38.

Веденин А.М., Поддубиков В.В. О состоянии уязвимых компонентов этнокультурной среды в местах традиционного проживания и хозяйственной деятельности коренных малочисленных этносов (на примере челканцев и кумандинцев) // Вестник Кемеровского государственного университета. 2014. № 4-2 (60). С. 104—106.

Визер В.Г., Калинина Г.М. Кумандинцы — дети гор (прошлое, настоящее, будущее). Бийск: б. и., 2013.

Волков К.С., Петушкова Т.А. Кумандинцы: традиции, религия, мифы, история // Цивилизационные аспекты развития Арктических регионов России. Материалы III научно-практической конференции. М.: Институт мировых цивилизаций, 2022. С. 28–33.

*Данилов В.М.* Кумандинцы: (большие заботы малочисленного народа) // Жизнь национальностей. 2000. № 2. С. 62–63.

Данилов В.М. Падение родоплеменных отношений у кумандинского народа Алтая // Бийск. 1999. № 7.

Данилов В.М. Тайлгьа // Жизнь национальностей. 2001. № 1/2. С. 62–63. Доронин Д.Ю., Орлов А.В. Психологические аспекты иного в традиционных культурах и мифологическом мышлении: этно-экологический подход. М.: Гуманитарный институт, 2004.

Дудышева Е.В., Беспалов А.М., Макарова О.Н., Еремеев Е.А. Факторы влияния дистанционных этнопедагогических конкурсов на формирование этнокультурной идентичности молодежи на примере кумандинцев // Современные проблемы науки и образования. 2023. № 3. URL: https://science-education.ru/ru/article/view?id=32617 (дата обращения: 21.08.2024).

Дыков С.В. Орнамент кумандинцев (по материалам Саяно-Алтайской экспедиции П.И. Каралькина) // Культура в евразийском пространстве: традиции и новации: сб. материалов II междунар. науч.практ. конф. Барнаул: Изд-во Алт. гос. ин-та культуры, 2016. Ч. 2. С. 138–140.

Дыренкова Н.П. Кумандинские песни «tagpag» // Советский фольклор: сборник статей и материалов. М.; Л.: Издательство Академии наук СССР, 1941. № 7. С. 82–90.

Дыренкова Н.П. Отражение борьбы материнского и отцовского начала в фольклоре телеутов и кумандинцев // Советская этнография. 1936. № 6. С. 70–84.

Дыренкова Н.П. Охотничьи легенды кумандинцев // Сборник МАЭ. М.; Л.: Изд-во Акад. наук СССР, 1949. Т. XI. С. 110–132.

Желтов В.С. Особенности истории материальной культуры и культуры повседневности кумандинцев // Молодежь XXI века: образование, наука, инновации. Материалы IX Всероссийской студенческой научнопрактической конференции с международным участием. В 3-х частях / Под редакцией Е.Е. Тихомировой. Новосибирск: Новосибирский государственный педагогический университет, 2020. С. 13–15.

*Иванова О.* Сатлаев Феофан Александрович // Красногорский район: история и современность. Барнаул: Алт. Дом печати, 2008. С. 399–400.

*Иркитова А.А.* Сатлаев Феофан Александрович // Кан-Алтай. 1999. № 18. С. 53.

Каралькин П.И. Кумандинцы (По материалам Саяно-Алтайской экспедиции Института этнографии АН СССР) // Краткие сообщения Института этнографии. М.; Л.: Изд-во АН СССР, 1953.Т. XVIII. С. 29–38.

Карасева Н.К. Бортничество кумандинцев предгорного Алтая в конце XIX — начале XX вв. // Фундаментальные исследования. 2007. № 8. С. 1–5.

*Карасева Н.К.* Бортничество кумандинцев в конце XIX – начале XX в. // Известия Алтайского государственного университета. 2009. № 4–3 (64). С. 78–80.

Карасева Н.К. Домашнее производство кумандинцев предгорного Алтая в конце XIX — начале XX в. // Известия Алтайского государственного университета. 2007. № 4–1 (56). С. 59–64.

Карасева Н.К. Формы хозяйственной деятельности кумандинцев: устойчивость и изменчивость традиций. Диссертация на соискание ученой степени кандидата исторических наук. Томск, 2010.

*Кастараков М.В.* Белые кони духов Бийск: БПГУ им. В. М. Шукшина, 2010.

*Кастараков М.В.* Пять тысяч родни // Северные просторы. 2001. № 1. С. 13–15.

Кимеев В.М., Функ Д.А. Фамильный состав сеока чедыбер у телеутов, кумандинцев и шорцев // Полевые исследования ГМЭ народов СССР в 1985–1987-х гг. Л.: Государственный ордена Дружбы народов музей этнографии народов СССР, 1989. С. 44–45.

Культура и традиции коренных народов Северного Алтая / отв. ред. А.В. Малинов. СПб.: Изд-во С.-Петербургского университета, 2008.

Кумандинцы — дети гор: методическое пособие / составитель Е.В. Сысоев. Барнаул: АКЦНТиД, 2005.

Кумандинцы. Мост через века: альманах /составитель В.Г. Визер, Н.М. Боаги (Суразакова), Г.М. Калинина. Бийск: АГАО им. В.М. Шук-шина, 2014.

Кунгурова Н.Ю., Назаров И.И. Материальная культура кумандинцев как объект историко-культурного наследия Алтайского края // Сохранение и изучение культурного наследия Алтайского края. Барнаул: Изд-во АлтГУ, 1999. Вып. Х. С. 151–158.

*Кухтуекова Н.В.* Природные и социальные условия формирования и возрождения малочисленного этноса Сибири — кумандинцев // Социосфера. 2013. № 10. С. 175–177.

«Люди степи и тайги: история и культура кумандинцев»: материалы науч. чтений, посвящ. 85-летию со дня рождения Ф.А. Сатлаева; ред.: Н.В. Екеев (отв. ред.), Э.В. Енчинов. Горно-Алтайск: НИИ алтаистики им. С.С. Суразакова, 2018.

*Назаров И.И.* Время и календарь в традиционной культуре кумандинцев // Сибирь, Центральная Азия и Дальний Восток: взаимодействие народов и культур. Барнаул: Азбука, 2005. С. 58–71.

Назаров И.И. Гора Елтош и ее хозяйственное и духовное значение у кумандинцев // Досуг. Творчество. Культура. Омск: Изд. Сибирок, филиала Российск. ин-та культурологии, 2000. Ч. II. С. 81–84.

Назаров И.И. Деятельность Алтайской духовной миссии по организации поселений у кумандинцев // Интеграция археологических и этнографических исследований. Омск: Омский государственный педагогический университет, 2001. С. 147–150.

Назаров И.И. Из истории кумандинского обряда тайэлга // Науки о культуре шаг в XXI в. М.: Российский Институт культурологии, 2003. С. 210–214.

Назаров И.И. Историческая память и современные информационные ресурсы в практике возрождения кумандинцами Алтайского края обряда «Кочо-кан» // Антропология в поисках нового языка описания. Томск: Национальный исследовательский Томский государственный университет, 2016. С. 91–92.

Назаров И.И. К истокам кумандинского праздника Кочо-кан: традиции и обрядотворчество в современной этнической культуре // Этнография Алтая и сопредельных территорий: материалы 11-й Международной научной конференции (Барнаул, 26–28 октября 2023 г.) «Этнография Алтая и сопредельных территорий в дискурсе новационных и традиционных подходов: антропологическое измерение региональной истории и культуры народов» Вып. 11 / под ред. Т. К. Щегловой. Барнаул: АлтГПУ, 2023. С. 309–314.

Назаров И.И. Картографический анализ расселения кумандинцев в XIX – начале XX в. // Информационный бюллетень ассоциации История и компьютер. 2015. № 43. С. 122–124.

Назаров И.И. Комплекс традиционной одежды главных участников ритуала «Кочо-кан» у кумандинцев: от этнографических описаний к современным реконструкциям // Народный костюм в Сибири / отв. ред. Е.Ф. Фурсова. Новосибирск: Изд-во ИАЭТ СО РАН, 2017. С. 216–218.

Назаров И.И. Коренной малочисленный народ в социальноэкономической и кольтурной политике региона: на примере кумандинцев Алтайского края // XIV Конгресс антропологов и этнологов России: сборник материалов. Томск, 6–9 июля 2021 г. / Отв. ред. И.В. Нам. М.; Томск: Издательство Томского государственного университета, 2021. С. 503–504.

Назаров И.И. Кумандинский этнос сегодня // Этнография Алтая и сопредельных территорий. Материалы международной научной конференции / Под редакцией Щегловой Т.К., Октябрьской И.В. Барнаул: Барнаульский государственный педагогический университет, 2008. С. 75–78.

*Назаров И.И.* Кумандинцы: традиционное хозяйство и материальная культура Барнаул: Алтайский дом печати, 2013.

Назаров И.И. Новое в обрядовой практике кумандинцев алтайского края: возрождение обряда «Кочо-кан» // Культура и взаимодействие народов в музейных, научных и образовательных процессах — важнейшие факторы стабильного развития России. Омск: Издательский дом «Наука», 2016. С. 161–164.

Назаров И.И. «Новые маски»: возрождаемые явления традиционной культуры кумандинцев в системе управления и развития этнокультурного наследия региона // Малочисленные этносы в пространстве доминирующего общества: практика прикладных исследований и эффектив-

ные инструменты этнической политики: сборник научных статей по итогам всероссийской с международным участием науч.-практич. конф. Кемерово: Практика, 2014. С. 330–336.

Назаров И.И. О практике возрождения кумандинцами Алтайского края обряда «Кочо-кан» // Полевые исследования в Прииртышье, Верхнем Приобье и на Алтае 2015 г.: этнография, устная история. Павлодар: ПМПИ; Барнаул: АМПУ, 2016. С. 97–103.

*Назаров И.И.* О родовом составе кумандинцев // Известия Алтайского государственного университета. 2010. № 4-3 (68). С. 169–174.

*Назаров И.И.* Основные тенденции современного этнокультурного развития кумандинцев Алтайского края // Вестник Кемеровского государственного университета. 2018. № 2 (74). С. 39–49.

*Назаров И.И.* Отражение обрядовых традиций кумандинцев алтайского края в современной праздничной культуре // Культурное наследие Сибири. 2016. № 2 (20). С. 109-115.

Назаров И.И. Рассказы кумандинцев о шаманах в начале XXI в. // Сибирь и Центральная Азия: проблемы этнографии, истории и международных отношений. Третьи научные чтения памяти Е. М. Залкинда: Материалы международной научной конференции. Барнаул: Аз Бука, 2007. С. 36–45.

Назаров И.И. Современный праздник и традиционная культура кумандинцев Алтайского края (по материалам этнографических исследований 2013 и 2014 гг.) // Полевые исследования в Прииртышье, Верхнем Приобье и на Алтае. Материалы X Международной научно-практической конференции / под редакцией М.А. Демина, Т.К. Щегловой. Барнаул: Алтайский государственный педагогический университет, 2015. С. 148–153.

*Назаров И.И.* Старые традиции и новые смыслы: о возрождении кумандинцами обряда Кочо-кан // Политические институты и процессы. 2015. № 4. С. 90–95.

Назаров И.И. Традиционное хозяйство и культура жизнеобеспечения кумандинцев во второй половине XIX — первой половине XX в. Диссертация на соискание ученой степени кандидата исторических наук. Омск, 2004.

Назаров И.И. Традиционное хозяйство и материальная культура кумандинцев // Культура и традиции коренных народов Северного Алтая / Отв. ред. А.В. Малинов. СПб.: Изд. Дом С.-Петерб. гос. ун-та, 2008. С. 125–180.

Назаров И.И. Феофан Александрович Сатлаев и его вклад этнографическую науку (к 90-летию со дня рождения ученого) // Омские научные чтения -2020. Материалы Четвертой Всероссийской научной кон-

ференции. Омск: Омский государственный университет им. Ф.М. Достоевского, 2020. С. 1469–1473.

*Назаров И.И., Функ Д.А., Добжанская О.Э.* Кумандинцы // Тюркские народы Сибири. М.: «Наука», 2006. С. 324–374.

Николаев В.В. Адаптация кумандинцев в городе (на примере кумандинцев г. Бийска) // Проблемы археологии, этнографии, антропологии Сибири и сопредельных территорий. 2023. Т. 29. С. 1067–1071.

Николаев В.В. Воспроизводство этничности кумандинцев г. Бийска (по материалам этносоциологического обследования) // Проблемы археологии, этнографии, антропологии Сибири и сопредельных территорий. 2021. Т. 27. С. 822–826.

Николаев В.В. Демографические последствия великой отечественной войны для кумандинцев (по материалам Нижнененинского сельсовета) // Вестник Новосибирского государственного университета. Серия: История, филология. 2016. Т. 15. № 3. С. 157–164.

Николаев В.В. Кумандинцы сузопского сельсовета после великой отечественной войны: демографическая характеристика // Проблемы археологии, этнографии, антропологии Сибири и сопредельных территорий. 2015. Т. 21. С. 530–533.

Николаев В.В. Миграция кумандинцев из села в город в начале XXI века // Вестник Новосибирского государственного университета. Серия: История, филология. 2018. Т. 17. № 3. С. 142–147.

*Николаев В.В.* Национально-культурное возрождение кумандинцев на рубеже XX–XXI веков // Проблемы археологии, этнографии, антропологии Сибири и сопредельных территорий. 2020. Т. 26. С. 789–794.

*Николаев В.В.* Половозрастная структура этнолокальных групп кумандинцев и челканцев в 1940–1950-х гг. // Гуманитарные науки в Сибири. 2016. Т. 23. № 2. С. 50–53.

Николаев В.В., Назаров И.И. Урбанизация коренного населения Алтая в XX — начале XXI века (на примере кумандинцев города Бийска) // Вестник Новосибирского государственного университета. Серия: История, филология. 2021. Т. 20. № 3. С. 149–162.

Николаев В.В., Самушкина Е.В. Этнополитические процессы у кумандинцев алтайского края (на рубеже XX–XXI веков) // Проблемы археологии, этнографии, антропологии Сибири и сопредельных территорий. 2015. Т. 21. С. 534–537.

Николаев В.В., Самушкина Е.В. Этноязыковые процессы у кумандинцев, тубаларов и челканцев в XIX — начале XXI века // Томский журнал лингвистических и антропологических исследований. 2021. № 3 (33). С. 139—157.

Николаев В.В., Чемчиева А.П. Миграция кумандинцев в города Горно-Алтайск и Бийск в XX — начале XXI в. // Вестник Томского государственного университета. История. 2021. № 69. С. 107–114.

*Потапов Л.П.* Разложение родового строя у племен Северного Алтая. М.; Л.: ОГИЗ, 1935.

*Потапов Л.П.* Этнический состав и происхождение алтайцев. Л.: Наука, 1969.

*Радлов В.В.* Из Сибири Страницы дневника. М.: Издательство «Наука»; Главная редакция восточной литературы, 1989.

Самыкова И.В. Ф. А. Сатлаев – исследователь Алтая // Культура и традиции коренных народов Северного Алтая. СПб.: Изд-во С.-Петербургского университета, 2008. С. 201–203.

*Сатлаев Ф.А.* Изучение кумандинцев в историко-этнографической литературе // Ученые записки ГАНИИИЯЛ. 1969. Вып. 8. С. 30–40.

Сатлаев  $\Phi$ .А. Коча-Кан — старинный обряд испрашивания плодородия у кумандинцев // Сборник Музея антропологии и этнографии. Т. XXVII. Л.: Наука, 1971. С. 130–141.

Сатлаев Ф.А. Кумандинцы: историко-этнографический очерк XIX – первой четверти XX века. Горно-Алатайск: Горно-Алтайское отд-ние Алтайского книжного изд-ва, 1974.

Сатлаев  $\Phi$ .А. Фольклор и изобразительное искусство кумандинцев // Красногорский район: история и современность. Барнаул: Алт. Дом печати, 2008. С. 133–140.

Сатлаев Ф.А. Этнографический очерк развития земледелия у кумандинцев (XIX — начало XX) // Ученые записки ГАНИИИЯЛ. 1970. Вып. 9. С. 73–94.

*Селютина И.Я.* Кумандинский вокализм. Новосибирск: Сибирский хронограф, 1998.

*Селютина И.Я.* Кумандинский консонантизм. Новосибирск: Наука, 1983.

*Славнин В.Д.* Архаика в духовной культуре кумандинцев: вселенная и человек, время и календарь // Методы реконструкции в археологии. Новосибирск: Наука, 1991. С. 179–218.

Славнин В.Д. Жертвоприношение коня духу покровителя рода у верхних кумандинцев (материалы) // Проблемы этнической истории и культуры тюрко-монгольских народов Южной Сибири и сопредельных территорий. М.: Российская академия наук, Ин-т этнологии и антропологии им. Н.Н. Миклухо-Маклая, 1994. С. 57–74.

Славнин В.Д. След динлинов в этико-мировоззренческих и обрядовых текстах верхних кумандинцев // Обозрение результатов археологических и этнографических исследований. Новосибирск: СО РАН, Ин-т археологии и этнографии, 1995. С. 114–116.

*Славнин В.Д.* Типы жилищ кумандинцев // Жилища народов Западной Сибири. Томск: ТомГУ, 1991. С. 86–96.

Славнин В.Д., Шерстова Л.И. Народы Северного Алтая: некоторые проблемы этногенеза и этнической истории // Культура и традиции коренных народов Северного Алтая / Отв. ред. А.В. Малинов. СПб.: Изд. Дом С.-Петерб. гос. ун-та, 2008. С. 5–124.

*Соловьева С.А.* Прядение и ткачество у кумандинцев // Краеведческие записки. Барнаул, 2009. Вып. 8. С. 201–204.

*Тукмачева Е.И.* Два рыжих жеребёнка: кумандинские легенды / пер. с кумандинского Е.И. Тукмачевой. Бийск: Бия, 2015.

*Тукмачева Е.И.* Кумандинские легенды и сказки / пер. с кумандинского Е.И. Тукмачевой. Бийск: Бия, 2011.

*Тукмачев-Соболеков Л.М.* У истоков древнего Алтая: история древнего этноса кумандинского народа Алтая: пособие для вузов и школ. Бийск: Кедр, 2001.

Тырышева А.А. Погребальные обряды алтайцев и кумандинцев // Молодежь XXI века: образование, наука, инновации. Материалы XII Всероссийской студенческой научно-практической конференции с международным участием. В 2-х частях. Новосибирск: Новосибирский государственный педагогический университет, 2024. С. 173–175.

*Уртегешев Н.С.* Кумандинцы: результаты социолого-лингвистического обследования // Язык и общество в современной России и других странах. М.: Институт языкознания РАН, 2010. С. 343–347.

Финаева А.А. Национальный фестиваль как средство активизации интереса к традиционной культуре кумандинцев // Коренные народы Сибири: история, традиции и современность. Материалы III региональной научно-практической конференции с международным участием / Под редакцией О.П. Доможаковой. Новосибирск: Новосибирский государственный педагогический университет, 2019. С. 236–239.

Финаева А.А., Орлова Р.А. Традиционная культура кумандинцев // Коренные народы Сибири: история, традиции и современность. Материалы III региональной научно-практической конференции с международным участием / Под редакцией О.П. Доможаковой. Новосибирск: Новосибирский государственный педагогический университет, 2019. С. 159–161.

Фокина Е.Д., Абишева Ж.Е., Аубакирова А.К. Гастрономическая культура малочисленных народов Алтая как основа развития туризма (на примере кумандинцев) // Наука и туризм: стратегии взаимодействия. 2023. № 15. С. 73–78.

Функ Д.А. Верования кумандинцев // Религии народов современной России: словарь. М.: Республика, 1999. С. 198–199.

*Швецов С.П.* Горный Алтай и его население: Кочевники Бийского уезда. Кумандинцы. Барнаул, 1903. Т. III. Вып. IV. Часть L.

*Шерр Н.Б.* Из поездки к кумандинцам в 1898 г. // Алтайский сборник. Барнаул: типо-литография Главного управления Алтайского округа, 1903. Т. V. C. 81-114.

## ОБРЯДЫ, ЛЕГЕНДЫ, ПЕСНИ И БЛАГОПОЖЕЛАНИЯ КУМАНДИНЦЕВ<sup>1</sup>

#### Куманды калыктын кеп чöрчеги

По качан, качанда пурунанын алдында ньаан шайык текши тушта, кырлар пажы корин сильгильгенде, тегри кургеп чалтанда, пистин калык салла агып, кыр тигийине тужип шатыр, айыл тургызып, чата бердилер. Ийде аар ӧзере иштерди полажып, сööнижтыг тушта кожо полып, аш-сўгле ўлежип, аба-таглары агалыг деп, айры суглери – аналыг деп, чер-чайанды пайлап, торен черлерини алгып, кудайларына пажырып, алдынзары чата бердилер.

\* \* \*

Ак чаланда, аба-чышта пистин калык чайалган, кижилернин аразында куманды деп адалган. Кайраан сенин, кайраан сенин кайдайоон! Кайраан сенин, кайраан сенин ак чаланнын калыгы!

\* \* \*

Аналардын тöрен палар Абыр-тындай öc парзын. Куулар шылап кÿÿлижалып, Ачык чолла пас чÿрзин.

### Легенда о кумандинцах

Это было давным-давно, дольше прошлого, когда была большая вода. Видимые горы сотрясались, раздавался гром и сверкала молния. Наш народ приплыл на плоту и остановился на вершине горы. Поставили шатер-аил и стали жить. В трудном труде помогать друг другу, в радости быть вместе, делиться водой, хлебом, почитать родную землю, горы и реки, природу благословлять. И так стали дальше жить, богу поклоняясь.

\* \* \*

В долине степей и в лесах таежных наш народ зародился среди других людей и называется кумандинцами.

Любимый мой, любимый мой, любимый мой народ! Свободной долины любимый мой народ!

\* \* \*

От матерей родившиеся дети пусть вырастут крепкими, здоровыми, как лебеди перекликаясь, по открытой дороге пусть ходят.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Составление и перевод Л.Н. Пешперовой и В.Т. Каттыбал.

Кайраан сенин, кайраан сенин, кайраан сенин кайдайоон! Кайраан сенин, кайраан сенин Аналарлыг палары!

\* \* \*

Öрö турган Кудайыбыс чажына писле ползын. Чылдын чылга, шактын шакка чатыныбыс чаранзын!

Кайраан сенин, кайраан сенин, кайраан сенин кайдайоон! Кайраан сенин, кайраан сенин öpe турган Кудайым!

#### От-аназына айткан сос

Отыс паштыг От-Ана, Кырык паштыг Кыс-Ана! Талган кўлди тöженген, Таш очакка тайанган, Тегриде киндиктиг, Тебир очак курчактыг. Кирбик тўтўн пўдўрген, Киндик тўтўн чайылган, Тон мелерди ириткен, Шынды полза пыжырган, Сок ўйими чылыткан Кызыл паштыг От-Ана! Кайракаан! О-о-о-От-Ана!

## Чер чайалганнын алгыш сöстери

Кунниг-айлыг кок Тегри, Кун шырайлыг Кайракан, Айлыг-кунниг ак-айас, Чернин эзи кайракан Кайраканда тунмелиг, Каанги айастан алгыштыг, Тегриде тунмелиг, Любимый мой, любимый мой, любимый мой народ!
Любимые мои, любимые мои, любимые мои матери с детьми!

\* \* \*

Вышестоящий наш Бог пусть будет всегда с нами. Из года в год, из века в век пусть наша жизнь хорошеет.

Любимый мой, любимый мой, любимый мой народ!
Любимый мой, любимый мой, вышестоящий мой Бог!

#### Благопожелание Матери-Огню

Тридцатиголовая Мать-Огонь, Сорокоголовая Дева-Мать! Молотую золу подстилавшая, каменный очаг подпиравшая, с небом имеющая пуповину, железным очагом подпоясанная, ресницами дым сделавшая, пуповиной дым стелившая, мерзлую оттаявшая, сырую сварившая, холодный дом согревшая красноголовая Мать-Огонь!

## Благопожелания земле, природе

Солнечно-лунное голубое небо, солнечноликий Бог!
Лунно-солнечный ясный день, хозяин земли Бог!
Зашитый Богом, князей ясных благопожеланий. В небесах зашитый,

Тöрт айастан алгыштыг. Куты туткан Тегри, Кучак, кучак Кайракан. Курчап тÿшкен кур тегри, Кучактап алган кайракан. четырежды ясных благопожеланий, небо держащий Дух! В охапке божьем, опаясавшее небо, опаясавший Бог!

\* \* \*

\* \* \*

Элим чаштын салымы Анна-аданын колында. Ол калыктын чадыны Кудайыбыстын сагышта.

Пала чаштын салымы Ада-ананын колында. Эл-калыктын чадыны Кудайыбыстын колында.

\* \* \*

Айлыг-кÿнниг ак-чарык, чернин ээзи Кайракан анла кожо эль чайан, тоолап полбос мал чайан.

Чаланда чагтан чаш карды чайатъерге кÿн уннан. Чаштан öcкeн пойыбысты салым чайап ол уннан.

Öзекке чагган сўт карды öксеп шыккан кўн уннан. Öре чаштыг пойыбысты öрö турган Кудай уннан.

Öзек черге чагтан карды шалып шыккан кун уннан. Абыр остеннин салымыны оре турган Кудай уннан.

\* \* \*

Кара талай тубинде карбыдап тапас чоожелар.

Многолетняя судьба народа В руках матери и отца. Жизнь этого народа в мыслях нашего Всевышнего.

Судьба малыша в руках отца, матери. Жизнь народа в руках нашего Бога.

\* \* \*

Лунно-солнечный ясный день, земли хозяин Бог. С ним вместе созданный народ, не сосчитать созданный скот.

Мокрый снег, выпавший на поле, рассеять знало солнце. Самих с детства растущих, создавший судьбу он знал.

Молочный снег, выпавший на долину, знало его восходящее солнце. Долгожителей нас знает Всевышний.

На дне черного моря, выискивая, не найти добро. В глубине Всевышнего удивления не хватит есть судьба.

\* \* \*

На дне глубокого озера есть рыба, которую не достанет

Кайраканнын тубинде Кайкап четпес салым пар.

Терен кöлнин тубинде карбык четпес палык бар. Кöк Тегринин тубинде Теннеп албас салым пар.

\* \* \*

Алтын чўстўк колыбыста, арга чажыбыс Кудайда. Кўмўш чўстўк колыбыста, Кеен чатыныбыс Кудайла.

# Ай ньаанда сўт ўрўстепчилер

Пойы курч поларга, палапарказына, айыл-чуртына алгыпчылар:

Ак сўт, кöль аш, аба-чыш тайгалыг ак сўт чачылгалыг, ак Иче-Орокон! Ай-кун ньааныды, ак сут чачылды чач туртым, Öрöкöн! Чарык полгон, Öрöкöн. Ньан айагыны чайылтып, ньаман чолды кайылтыр. Кара чолды чайкалтыр, катыг чолды кыйылтыр. Чарык-чайанды пектетип, курчу-куйакты тыныдып, курчулаар, курчулаар, Öрöкöн! Айлыг-кунниг ак-чарык, чернин ээзи Кайракан Ээлиг алгыш писке перзин, салым перзин! Оп-куруй!

крючок. На дне голубого неба есть несравнимая судьба.

На долину, выпавший снег, знает восходящее солнце. Спокойной судьбой растущих знает высоко стоящий Бог.

\* \* \*

В руке золотое кольцо – наше долголетие у Бога, Серебряное кольцо в руке – хорошая жизнь с Богом.

# На растущую луну брызгают молоко

Молоко брызгают — быть бодрыми. Самим, детям, внукам, семье, дому — благопожелания:

Белое молоко, озеро пищи, тайга с растительностью. Белое молоко жертвенное, Белая сестра-бабушка! Луна, солнце народились, белое молоко брызгалось. Брызгаю, бабушка, светлая старушка! Для веры чашу расцвечивая, плохую дорогу растапливая, чёрную дорогу раскачивая, твердую дорогу разрезая, светлую природу, землю укрепляя, усиливая. Лунно-солнечный светлый день, хозяин земли Бог духовное благопожелание нам даст, судьбу пусть даст! О, Господь!

### От-Ананы алгып айтканы

## Благословение Мать-Огня

Ана пайыны пайлаткан, ана курчагыны курчаткан, ага пайыны пайлаткан, ага курчагыны курчаткан!

Чалгын-кукурт отынан чалпырап куйген От-Ана! Торт чалгынныг паштын капысыл куйген От-Ана!

Кукурт-чалгын пажынан кугуреп куйген От-Ана! Кун айыстын черинен ачылып куйген От-Ана!

Агарчын чалгын пажынан айлан куйген От-Ана! Айнын-куннин черинен ачылып куйген От-Ана!

Ак чалпыштыг От-Ана – ажыра паспын пайлыйак. Кöк курбалыг От-Ана – Шоныны паспын пайлыйак!

Аба кÿллиг От-Ана – ан пайыны пайлыйак. От пажында аба кÿль, Аны пайлап чÿректер!

Тöр пажында тöстöк кÿль, ан пайыны пайлыйак. Кырык ики кайракан, ан ньаныны пайлыйак!

Оттын пажы аба-кÿль, ан пайыны пайлыйак.

Богатство матери благодарим, опоясываем материнским поясом. Богатство отца благодарим, опоясываем отцовским поясом.

Пламя молнии-огня, разгораясь, Мать-Огонь. Четырехголовое пламя, разгораясь, горит Мать-Огонь!

С головы громового племени с громом горит Мать-Огонь! С ясной солнечной (земли) стороны, открываясь, горит Мать-Огонь!

С головы (стороны) светлого пламени, обернувшись, горит Мать-Огонь!
Со стороны солнца, луны, открываясь, горит Мать-Огонь!

Светлое пламя – Мать-Огонь, не перешагивая, благословляем. С голубыми прутьями Мать-Огонь, на угли не ступая благословляем!

Светлая зола — Мать-Огонь, ее богатство благословляем. На вершине пламени святая сила, ее богатство благословляя, будет жить (ходить)!

На главном месте опора-зола, ее богатство благословляем. Сорок два божества их (его) веру благословляем.

Вершина пламени – святая сила ее богатство благословляем.

Отыс ики ак салым, ан ньаныны ньандыйак! Оп-куруй! Оп-куруй! Оп-куруй! Оп-куруй!

# Кÿреени алкааны. Кудайга пажыратан чер

Ак пайрыны таккан черде алтын курее сал туртым. Айымы-куними оре кодертим кок пайрыны паглан черде. Кумуш курее салган черде кунди-айымы оре кодертим! Алтын курее илер Алтын-тунме Кайракан! Кумуш курее илер Кумуш-тунме Кайракан!

\* \* \*

Ак тöстöктин сыртына Ак кÿреени тудактар. Калыкыпыс пажырза, алгыш перзин Кудайыбыс. Кöк тöстöктин сыртына кÿрее чÿмдеп тудактар. Эль-калыкыпыс пажырза, кайракан алгыш четирер.

\* \* \*

Кÿрееленген кÿрен таш (сан), кÿрееленген кÿрен таш кÿреезине чарагай, кÿреезине чарагай.

Тридцать два белые (светлые) судьбы, в их веру благословляем! Верим! Оп-куруй! Оп-куруй! Оп-куруй!

#### Место поклонения Всевышнему

Из камней складывают место для разжигания огня. Кладут щепки, разжигают на огне. Кладут сыр, масло, талкан, мясо.

Где привязали белое тело, золотое место поклонения. Луну, солнце поднимаю вверх. Синее тело, привязанное место — серебряное место поклонения. Ставленное солнце-луну вверх поднимаю! На золотое место поклонения вешаю, привязываюсь золотой Бог! Серебряное место поклонения, подвешенное, серебряный мой Бог!

\* \* \*

На вершине белого бугорка поставим белое место поклонения, Если наш народ будет поклоняться, пусть дает наш Бог благословение. На вершине синей возвышенности сотворим место для поклонения Богу.

Если наш народ будет поклоняться, нам даст Бог благословение.

\* \* \*

Камень с места поклонения — Поклонный коричневый камень. Поклонный коричневый камень пригоден для поклонного места.

Кӱрен чакайак тöрен чер кууниме-сагыжыма чарагай. Кӱрен чакайак тöрен чер кўўниме-сагыжыма чарагай. Пригоден для поклонного места коричневый цветок – родная земля душе, мыслям подойдет. Коричневый цветок – родная земля душе и мыслям подойдет.

# Ыйыктанган мал, кой

# Священная отметка на главного (вожака) в стаде. Жеребец, бык, баран

Чер-чайаанды кöдерип, ат ыйыкты паглыйак. Кадайыбыска пажырып, алгыш-абыр суранак!

Поднимая природу, отметим главного коня. Поклоняясь Богу нашему, попросим благословение!

Тöреен черди кöдерип, кой ыйыктап паглыйак. Кадайыбыска пажырып, абыр-ырыс суранак!

Поднимая родную землю, отметим главного барана. Поклоняясь нашему Богу, Попросим благословение!

Ак малым абыр турзын, алкы пойым абыр чатсын. Чернин ээзи алгыш перзин, эль-калыгыма чыргал перзин! Белый скот пусть будет благополучным, сами мы пусть будем в благополучии. (Хозяин) Дух земли пусть даст благословение! Народу моему пусть даст радость, веселье!

Сагган айакка тололо, санаган куунини коктирип, койлор корбаларга тоолыг, Шеден ичине толо!

Надоенное пусть будет полным в чаше, возвышая желания, пусть будет овец, как прутьев количество полно в загоне! Рога у баранов круглые, мой Бог хорошо посмотрит ли? Мой Бог, думая, если буду поклоняться, будет ли хорошо смотреть

на меня Бог?

Ички муузи теглек Кудайым чакшы кöрöр бий? Кудайым деп пажарзам,

У козы круглые рога, небо хорошо ли посмотрит? Кудайым чакшы кöрöр бий? Куча мÿÿзи теглек Тегри чакшы кöрöр бий? Тегрим деп пажарзам, Тегрим алгыш перер бий? Мое небо, если буду поклоняться, даст ли небо мне благословение?

# Очокта От-Анага ўрўс

Сўт ўрўс ньаа ай толганда От-Анага.

\* \* \*

Ак пайталнын ак ўрўс — актын чигини айланзын! Ак ноктозы (ўйгени) пажында, ак четеги кайында, ак ўрўзи чанкырда (кöк тегриде)!

Кöк пайталнын кöк ÿрÿс — кöктин чигини айланзын! Кöк ноктозы (ÿйгени) пажында, кöк четеги кайында, кöк ÿрÿзи чанкырда (кöк тегриде)! Куруй-куруй, оп-куруй!

### Айны-кунди алкааны

Öрö турган Кудайым! Айлыг-кунниг тегрим! Öрö турган Кудайым! Эртен шыккан Кун-Анам, Ээрде шыккан Ай-Агам! Оп-куруй!

Эртен шыккан Кўн-Анам, Эээрде шыккан Ай-Агам! Алтын чўстўк колыбыста, аба чажыбыс Кудайыбыста! Кўмўш чўстўк колыбыста, кўнниг чылларыбыс Кайраканда! Оп-куруй!

#### Окропление молоком

На новолуние в четные дня поклоняемся Огню-Матери.

\* \* \*

От белой кобылы молоко пусть окружаясь соединится. Белая узда на голове, белый подол у березы, белое молоко на голубом небе!

У синей кобылы голубое молоко по голубому оборачиваясь соединится!
Синяя узда на голове, синий подол у березы, голубое молоко в голубом небе!
Куруй! Куруй! Оп-куруй!

# Луне, солнце благословение

Высоко стоящий Бог! Лунно-солнечное небо! Высоко стоящий Бог! Восходящая утром Солнце-Мать! Вечером восходящий Луна-Отец! Оп-куруй!

Утром восходящая Солнце-Мать! Вечером восходящий Луна-Отец! Золотое кольцо в руках (на руке), долголетие в руках Бога! Серебряное кольцо на руках, солнечные наши годы у Бога! Оп-куруй!

\* \* \*

Куначын пайтал кулначтыг ползын, тöнöчин пайтал канныг ползын! Сырык шылап сын чайан, суранда паш чайан, сўгсынндыг Кудай чайан! Оп-куруй!

Кыл куйрыктыг малыма кыйык, сайгак кийдирбе. Айылда пойым олтарганча, корон-чоктыг тутырба! Оп-куруй!

\* \* :

Айлы-кунниг алтын чер сырты (чайан)! Тöрен черим, тенизим! Кöбö-тенис пай черим! Ак чарыктын алдында, алтын айлантыра тöрен черим! Чер-тенис путкен сары тöреен черим! Ак-чарыкка чўрзин деп, алгыш перген, ак сагыштыг Кудайыбыс! Оп ла куруй, паш ползын! Пажыбыс чапыс пажырак! Айыл-ўгнин торт алтын-таг, пайлап чурген торен чер! Ада-ананын пайлыг ньан ньаннап чурген ньаныбыс! Ана-аганын пайлыг ньан –

#### Арчын киреенде сарыннар

Алты ўйелиг ак арчын — Чер-чайаннын пай агачы. Ак ньанныг калыгым — Кудайыма пай калык.

ньаннап чурген ньаныбыс!

\* \* \*

Не жерёбая пусть ожеребится, не жерёбая пусть шустрой будет, пусть высокорослой будет. Голову дала просящему, длину реки Бог создал! Оп-куруй!

Хвостатому скоту моему не дай убыль, болезнь. Самому в доме сидящему не дай нищету и убыль! Оп-куруй!

\* \* \*

Солнечно-лунная золотая природа, Родная земля-океан! Океан богатая земля Под ярким светом впереди. Вокруг золотая, родная земля, земля-океан возникла. Желтая, родная земля, под ярким светом чтоб ходили. Бог дал благословение, со светлыми мыслями наш Бог! Оп-куруй! Благословляю! Голову низко поклоним! Главное место в доме, золотая гора – благословляемое место. Отца-матери богатая вера. Будем соблюдать богатую матери-отца веру!

# Песни о вереске

Шестислойный белый вереск – на земле богатое дерево. Со светлыми мыслями к Богу – богатый народ.

Тöрт ўйелиг кöк арчын — чер-чайаннын пай агачы. Кöк ньанныг калыкым — чер-чайаннын пай калыгы.

Ак мöнке тайгадан керектеп алган кой-арчын. Артап каан чонымы аартап перзен, кой-арчын!

Корум-таштыг тайгадан керектеп алган кой-арчын. Короп калган чонымы аластап перзен, кой-арчын!

#### Аластапчында алгыш

Алас, алас, алас! Ак Кудайнын от алас! Ак Кудайнын от алас! Айлыг-кунниг кок тегрим! Агач-таштыг чер-чайан! Тайбыгларга салбалар, чалчыгларга пербелер, талашканга пербелер, тартышганарга салбалар! Он косле кор калар, агрыг полбастын айрылар! Ары ньанындан кор турлар, ар ньамандын айрылар! Кудайыбыска паш ползын!

#### Ак сагыш – ак ньан

Арба-ньнмыр кöптельзин, ак сагыштар чарызын. Мöндÿр-ньнмыр кöптельзин, аркан-сыннар нектельзин.

Артан сагышты чарытсын,

Четырехслойный синий вереск — на земле богатое дерево. С (голубым) синими обычаями народ — на земле богатый народ.

С белой, сильной тайги с нуждой взятый овец-вереск. Испорченный мой народ Очисти, овец-вереск.

С каменистой тайги с нуждой взятый овец-вереск. Уменьшившийся мой народ благослови, овец-вереск.

# Благопожелание **благословлению**

Алас, алас, алас! Светлому Богу — огонь-алас! Лунно-солнечному голубому небу, лесной, каменистой Мать-Земле! Неспокойным не кладите, задиристым не давайте, спорящим не давайте, раздирающим не кладите! Правым глазом посмотрите, от больных, немощных отделяйте, с другой стороны стоя смотрите, с плохого отделяйте! Слава Богу!

#### Светлые мысли – светлая вера

Ячменный дождь пусть усиливается, светлые мысли пусть освещаются. Крупный дождь пусть идет сильнее, уставшие тела пусть отдохнут.

Грустные мысли пусть просветлят-

алтын сынды сергитсин, Кÿÿни-сананды чарытсын, кÿмÿш сынды нек этсин.

\* \* \*

Ойын-чыргал кöптельзин, онташ-калак чок ползын. Каткы-ойын кöптельзин, калак-корон чок ползын.

\* \* \*

Кийимине кир чукпазын, кирбигине кир тигбезин, эзенибис кайрылбазын, кутыбыс курабазын.

Эзенибис пек ползын, ит-ньаныбыс тын ползын. Кожылганы кöп ползын, корапчыны ас ползын.

Кирге-тозынга тутырбазын, кинек-чарабас чакталпазын, алмыс-шулмыс албазын, ази-читкир тапалпазын.

\* \* \*

Кумнай чайлыг öлöнди пис шапалак, кой чизин. кыйналыг чатынды Сананпайак, унтылзын.

Шалбырактыг öлöнди пис шапалак, мал чизин. Сайлалканда чатынды сананпайак, унтылзын.

\* \* \*

Ак öлöн пажы – ак чакайак, ат отаза, туки сергийер.

ся, золотые тела оживляются. Помыслы, желания освещаются, серебряные тела облегчаются.

\* \* \*

Праздники-игры приумножаются, страдания-беды исчезнут пусть. Игры-веселья преувеличиваются, беды, ущерб пусть исчезнут.

\* \* \*

Грязь к одежде не пристанет, пусть ресницы грязь не тронет. Здоровье не рушится, пусть и дух не убудет.

Здоровье пусть будет крепким, тело будет крепким, сильным. Прибыли будет много, убыли будет мало.

Не попадаться грязи, пыли, испорченное, ненужное не прилипнет. Не взяли злые духи, не нашли беды черти.

\* \* \*

Колыхающую траву мы выкосим, пусть едят овцы. О мучительной жизни не думать, пусть забудется.

Колыхающую траву мы выкосим, пусть ест скот. О разрушенной жизни не будем думать, пусть забудется.

\* \* \*

Белые травы, белый цветок конь будет есть,

Кызыл кайа-таг ээзи — пис пажырза, сын сергийер. Кöк öлöн пажы — кöк чакайак, ат отаза, тÿки сергийер. Кызыл кайа-таг ээзи — пис пажырза, сын сергийер.

шерсть будет блестеть. Красная скала – Дух горы, будем поклоняться, тело будет крепнуть. Синей травы голова, синий цветок конь будет есть, шерсть будет колыхаться. Красная скала – Дух горы, будем поклоняться, тело укрепится.

#### Ак чакайак пактап сарыннар

#### Восхваление цветов в песнях

Ол Кудай перген писке, курееге чакайак салчылар керектигме.

Это божий дар для нас.

Кöк-пурага муналып, кöк чер-чайанга парарбыс. Кöк Кайракан алгыш перзе, кöк чакайакка четерибис. Оседлаю серо-голубого, к синей природе пойдем. Синий Бог если даст благословение, дойдем до синего цветка.

Ак-порого муналып, ак чер-чайанга парарбыс. Ак Кайракан алгыш перзе, ак чакайакка четерибис.

Светло-серого оседлав, до светло-белого дойдем земли. Если белый Бог даст благословение, дойдем до белого цветка.

\* \* \*

\* \* \*

Алты кырнын сыртында алтан ики каалга пар. Ол каалганын ары ньанында алтан коллыг сўт кара-сўг. Ол кара-сўгнин коштыйа сап-сары чакайак пар. Ол чакайактын аразында матап сары чакайак пар. Ол чакайактар аразында пистин калык тыныбыс пар.

На вершинах шести гор шесть десят две есть двери. В стороне от этих дверей шесть десят молочных родников. Рядом с этими родниками есть очень желтые цветы. Среди этих цветов есть дух нашего народа.

Чети чайаннын сыртында четен ики каалга пар. Ол каалганын ары ньанында

На вершинах семи гор есть семьдесят две двери. В стороне этих дверей

четен коолдыг сўт кара-сўг. Ол кара-сўгнин чарында ак-сары чакайак пар. Ол чакайактын ньанында эл-калык тыны пар.

\* \* \*

Кууни пар пол ичтен курен пайталнын сути пар. Кус пажында партан курен чакайак чер-чайанда пар.

Сананганда ичетен пон сары пайталнын сўти пар. Сананганда партан сары чакайак чер-чайаныбыс пар.

\* \* \*

Акта турган ак шаган – ак пулутын чолозы. Алтан ики ак чакайак – тöрен чернин чолозы.

Кöкте турган ак шаган – кöк пулутын чолозы. Кырык ики ак чакайак – тöрен чернин чолозы.

\* \* \*

Кÿн кöр öскен кызыл чакайак корыбын чайыл öссин. Пис чайалкан ас калык курабын ла чадактар.

# Тöрен черге пак

Айлыг-кунниг тегрим Арыг турзын качан да. Кара-суглиг торен черим Абыр турзын качан да. семьдесят молочных родников. На берегу этих родников есть светло-желтый цветок. Рядом с этим цветком У народа есть дух.

\* \* \*

С желанием пить молоко есть коричневая кобыла молочная. В начале осени пойти коричневый цветок есть на земле.

При желании (пить) есть желтая кобыла молочная есть. При желании пойти желтый пветок на земле есть.

\* \* \*

На ясном небе белая звезда, на белых облаках. Шестьдесят два белых цветка — родной земли отметина.

На голубом стоящая синяя звезда — синего облака отметина. Сорок два синих цветка — родной земли отметина.

\* \* \*

Растущий под солнцем красный цветок, пусть не морщась, расцветая, растет. Мы, созданный малочисленный народ, будем жить не убывая.

# Восхваление родной земли

Лунно-солнечное небо пусть всегда будет чистым. С родниковыми водами родная земля пусть спокойно будет стоять.

Кÿнниг-айлыг тöрен черим арыг турзын качан да. Куттыг-сÿглиг тöрен черим абыр турзын качан да.

\* \* \*

Öрöтете ўч шаган чарыгына ойныйак. Ўч толыктыг тöрен черде ан ыжыгына ойныйак.

Тöбебисте тöрт шолбан чарыгына ойныйак. Тöрт толыктыг тöрен черде ан ыжыгына ойныйак.

\* \* \*

Бийнин суйины туглап полпан тöрен черим кеени чарашытын. Киглепенер киглезин, пистин калык керсиг ползын.

Кадын суйины туглап полпан торен черибис пайызын. Кудайыбыска пажырзапыс, эл-калыгым чаранзын.

\* \* \*

Алтан сынныг тайганын Аажыгларга паш ползын. Агын-чагын талайнын кечиггине паш ползын.

Мöке пайлыг тайгалар Аажыгларга паш ползын. Пильтирип аккан талайнын кичийине паш ползын.

\* \* \*

Алты тайга ажырган, Эртеткен атка паш ползын. Солнечно-лунная родная земля пусть будет стоять в чистоте. С духовной водой родная земля пусть всегда будет в спокойствии.

\* \* \*

На верху, стоящие три звезды, при их свете будем играть. Треугольная родная земля, на ее затишье будем играть.

На макушке четыре звезды, при их свете давай играть. Четырехугольная родная земля, на ее затишье будем играть.

\* \* \*

Не перегороженная река Бия – прекрасная родная земля. Не грустившие пусть грустят, наш народ пусть будет мудрым.

Не перегороженная река Катунь – пусть богатеет родная земля. Если будем поклоняться Богу, наш народ будет процветать.

\* \* \*

Шестидесятигривой тайги перевалу – поклон. Текущего моря переходу – поклон.

Богатой тайги перевалу – поклон. С блеском текущего моря переходу – поклон.

\* \* \*

Перевалившему шесть гор, оседланному коню – поклон!

Калык-чонды таныштырган Ага-анага паш ползын.

\* \* \*

Толгал акчын айры сўгде кечийине паш болзын. Торга сынныг тагларда ажыгларга паш ползын.

Чÿрек агачтыг аба-чыш, ажыгларга паш болзын. Агын талай кичиглер, кечигине паш ползын.

#### Аш-чийишке пажырчыны

Ак сагыштыг, ак ньаннын калык аш-чийишины пайлапчылар. Аны кандыг ла чурт пойлоры ишчитлер. Тагыл сыртына ак пости чайал ан сыртына алакан кире арба, пугдей кожач кире сарчиг, пыштак шатыр ит шок салчылар. Тагыл сыртына тургысчылар.

\* \* \*

Кÿчле иштен ашыбыска Ас мелер чагынабазын. Тербенге тарткан ашыбыс артабын чакшы аш ползын!

Айрып агыскан суйибис керектиг кара-суйи ползын. Тепсеп соккон ашыбыс — тербен тарткан айабыс!

# Отка айткан алгыштар

Шык-шык! Öрö шыккан От-Ана! Аралап шыккан арыг чалгын! Таш очогыны частанган, Ознакомивший с другими наш народ отцу-матери – поклон!

\* \* \*

Извиваясь, текущей реки переходу пусть будет поклон. Шелковым долинам тайги перевалам – поклон.

С кедровыми деревьями тайги перевалам – поклон. В текущих морях переходам пусть будет поклон.

#### Еде, пище – поклон

Со светлыми мыслями, со светлой верой еду, пищу ценят. Этот обряд делает каждая семья. Жертвеннику стелят белый материал, на него кладут с ладони ячмень, пшеницу, с ложечки — масло, сыр, творог в виде шатра.

\* \* \*

С трудом добытую еду (пищу), пусть не коснется недостаток. На мельнице молотый хлеб не испортится, пусть будет хорошим!

Очищенная вода пусть будет нужной родниковой водой. Теребимая пшеница в мельнице – молотая пища!

### Благословение огня

Выходи! Выходи! Вверх выходящая, Мать-Огонь! Местами выходящее, чистое пламя! талган кулине тоженген кабыл паштыг От-Ана! Тегриде киндиктиг, тебир очак курчактыг, Кирбик тудин пудурген, киндик тудин чайан кабыс паштыг От-Ана! Кайракаан!

Кебенин (алдына) ичине чонапал, чозычакка 20 см эзи, тогразы 25 см. Ан сыртына пыштак, куруттын эткен шатырактар тургусчылар: аттар, койлор, кишилер, айылдар, айактар тенештире. От куйип, помелер парчын кошоло куйер. Алгыштар отка айтчылар.

\* \* \*

Ижигиме мал турзын, пежигиме пала чайкалзын! Калык тушчин эжиги куттыг чайал турзын! Таш очогы тайкылпазын, талкан-кули чачылпазын! Оты ўчпес очагыннан изиг казан айрылпазын! Очак пажыны пайлап тушкен отыс паштыг От-Ана! Кырык чечектиг Кыс-Ана! Кабыр-кубул куль тожектиг, тегриде кинтиктиг, тебир очак курчактыг, кызыл-марал шырайлыг, кылчис иткен косторлиг, кара-курен шырайлыг, карас иткен пўтўштиг От-Ана! Кан тебирди кайылтырган,

Каменный очаг под голову клавшая, золу полученную стелившая, голову зажигавшая, Мать-Огонь! С небом связанная, с пуповиной, с железным очагом опоясанная, с ресничным дымом сделавшая, пуповинный дым создавшая, с зажигающей головой Мать-Огонь! О, божество!

Внутри печки кладем лучинки высотой 20 см, шириной 25 см. Сверху на них кладем творог, сыр, курут в виде людей, овец, коров, лошадей, аилов, посуды. Огонь, сгорая, сжигает все, что мы положили. В это время говорим слова благопожелания Огню-Матери.

\* \* \*

На дворе у меня пусть скот стоит, в колыбели пусть дитё качается, двери, где народ останавливается духом крепким стоит! Каменный очаг пусть не соскальзывает, зола, толченная, пусть не развеется, в очаге не погаснет огонь, пусть всегда в казане горячая пища будет! В очаге, богато горящем, тридцатиголовая Мать-Огонь! Сорококистевая Девушка-Нить! Собранная зола-постель, связанная с небом с пуповиной, с железным очагом подпоясанная, с ясным красным лицом, с красномедными глазами, с черно-коричневым лицом, сделанная, как надо с образом Мать-Огонь!

кабыл паштыг От-Ана. Катыг тебир суглаткан, тыныжы тын От-Ана! Сыда сынныг ары ньаннан, киндик тужи путурген, кирбиктерди чайан сабыл паштыг От-Ана! Тегриде киндиктиг, Тебир очак курчактыг Кабыл паштыг От-Ана! **У**ч тубке чарыктыг, ўч ўйеге орнактыг, ўч очагы (чептўг) чöптиг. Аксына салган одыны ойта пербес От-Ана! Алдына салган азыктан солып пербес От-Ана! Палага перген азыктан паазыны албас От-Ана! Чер-суйиме алгышым четсин агын-суйиме, ак тайгама. Кабак чайылган агачтыг чышка, чарап шыккан öлениме Агамдын арткан алгыжыма, Анамнын калган созине мендин арткан пала-паркалар ундыбазын! Отка чаалын чыдым (чаалынтым) отыс паштыг От-Анама, Кырык паштыг кур Анама, Шарпак паштыг Умай-Анама! Чалынгамды уксар, пажырчынымы сессер, талашканга пербезер, тартышчынга салбазар! Чарып шыккан күним полчыт. Чарып шыккан куниме, агар конгон айыма черге-сÿгге пажырчытым! Чалынтым! Алаканча ачык перлер,

сагыш перлер!

Железо расплавившая, С зажигающей головой Огонь-Мать! Твердое железо жарившая (томившая), с сильным дыханием Мать-Огонь! С той стороны высоким ростом, дым пуповиной сделанная, ресницами создавшая, с качающейся головой Огонь-Мать! С пуповиной с небом связанная, Железным очагом опоясанная, С горящей головой Мать-Огонь! Три дна осветившая, три слоя сидения, три согласных очага. В печь, положенные дрова, обратно не дает Огонь-Мать! Спереди положенные продукты, не отдаст Огонь-Мать! От пищи (еды) для ребенка не оценит Огонь-Мать! Земле, воде благословение пусть дает. Чистой воде, широкой тайге, распустившимся деревьям, лесам, дружно взошедшим травам от отца оставшиеся благословения, от матери оставшиеся слова, от меня оставшиеся поколения пусть не забывают тридцатиголовую Огонь-Мать, сорокголовую Мать, кудрявоголовую Мать матерей. Просящего меня услышьте, поклоняющегося меня почувствуйте, спорящим не давайте, отбирающим не кладите! Расцветающий мой день пусть будет.

Узун кÿнге абыр саллар, узун тÿнге уйгы перлер чалынчымы уксар, пажырчынымы сессер!

Эй-у, отыс ла паштыг От-Анам!

Э-эй!

Айлум, ай-айлум!

Могыс камыш кулактыг-ыг-ыг!

Э-эй-й!

Кырык ла паштыг Кыс,

Аннам-ам-ам!

Э-эй-й!

Кыйган камыш кулактыг-ыг-ыг!

Э-эй-й!

Айлум, ай-айлум! Он кöзинле кöргей нен?

Э-эй-й!

Айлум, ай-айлум!

Он алгыжын пергей нен?

Э-эй-й!

Айлум, ай-айлум!

Ириг шырай пергей нен?

Э-эй-й!

Айлум, ай-айлум!

Ики козине коргей нен?

Э-эй-й!

Айлум, ай-айлум!

Расцветающему моему солнцу,

белой ночной луне земле-воде поклоняюсь!

Умоляю!

С ладони откройте просвет,

ум дайте!

Длинному дню дайте спокойствие,

длинной ночи дайте сон. Мольбу мою услышьте, меня, поклоняющегося, почувствуйте!

Эй-у, тридцатиголовая

Мать-Огонь!

Э-эй-у!

Айлум, ай-айлум!

С чуткими комышовыми ушами!

Э-э-эй!

Сорокоголовая Девушка,

Мать-ать-ать! Э-э-эй!

Айлум! Ай-айлум!

С отрезанными камышовыми

ушами! Э-э-эй!

Айлум! Ай-айлум!

Правым глазом увидишь ли?

Э-э-эй!

Айлум! Ай-айлум!

Правое благопожелание дашь ли?

Э-э-эй!

Айлум! Ай-айлум! Даст ли оттаявщее лицо?

Э-э-эй!

Айлум! Ай-айлум!

Увидишь ли двумя глазами?

Э-э-эй!

Айлум! Ай-айлум!

# Пистин торен кун

# День рождения

Алында кижинин тöрен кўнини он ики чыл пажында тутканар (олакка, кысычакка 12 чаш тол-

Раньше наши люди день рождения отмечали через двенадцать лет. (Мальчику, девочке, когда исполня-

кан сонда 13 чашка парчында) ан сонда 24 чаш тўжерде, 25 чашка парчында 37, 49, 61,73 чашка парчында, 73 чаштын кийнинде тöрен кўнди тутпынчылар.

Айнын ньазында по кунде кижи кирдин артанчит, мылчага јунучыт, арыг ньаа кийим кийчит. Чер-чайанга, Кудайына, тöрен чылыны адап ўрўстепчит ньаан кижи- јарлыкчы. Торен кижини алкап келип, улуг кижи аластапчыт. Алкан сонда чарлыкчы ньаан айакка тололо сўт уралып, анны пирди артыспын тöгöзö ичий чит. Чуртта пала тöрезе, аш-чийиш кайнаталып, ага-аназы чарлыкчыны пойларынзары айтырчылар. Аш-чийиш кайнаталып, кижилерди кўндўлепчилер.

Отка сўт ўрўстепчилер, алгыш сос айтчылар. Сўтле бе, ара ла ба ўрўс, чачылга итчилер. Паланын пежигинеалкап, кичеч ойынчак (тебир ньаа-ок) илчилер: Пала азыразын деп алгыштыг состер Кудай чайан. Улуг состе уйат чок, Ньаан состе чажыт чок. Чарыда унналар Ики эмчектин сўти эр-чажына аш-чийиш азыран аталар ак-јарыкка пажырлар. Кудай чайанда, Кайракан пычаарда, Пала-паркалыг идип јайапсан. Тöрен черди кöдерип, Кайраканга бажырып, Эль-калыгыны шеберлезин деп,

лось двенадцать лет, пошел тринадцатый год). Потом, когда исполнялось 24 года, и пошел 25 год, 37, 49, 61, 73 и т.д. После исполнения 72 года, дальше дни рождения не отмечают.

В день рождения моются в бане, надевают новую или чистую одежду. Богу, природе, родной земле старейшина делают окропление, говорят благопожелания. После в новую чашку наливают молоко, и все выпивают. В доме, где родился ребенок, отец и мать готовят пищу и приглашают старейшину, всех родных и близких людей. Огню жертвуют молоко или водку и говорят благопожелания. Колыбель ребенка тоже благословляют, вешают игрушку в виде пули.

Чтобы дите кормили, благопожелаемый Бог создал. В великих словах нет стыда, в больших словах обмана нет. Открыто знайте: в грудном молоке матери вечная еда. Кормящих называйте, яркому свету поклоняйтесь. Когда создавал Бог, когда Всевышний открывал, чтоб был с детьми и внуками, чтоб поднимал родную землю, поклонялся Богу, берег народ. Для этого создал Бог. Не забывайте! Не забывайте! Надейтесь, что есть Бог! Думайте! Одна дума! Судьба одна! Бог один! Это никогда не прервется.

Кудайыбыс јайапсан. Ундыбалар! Ундыбалар! Улуг Кудайыбыс пар деп иженер! Сананар! Санаазы ньагыс! Салымы ньагыс! Кудайыбыс ньагыс! Ол качан да ўсильбес! Чайалган чакайак öстен, тöрен пала шытыйтан. Палтырганла азырап деп, сўйини ичирген деп, по чер-чайанга пажырган! Ак сўтле азырап, Кудайыбыстан чайалган эль-калык пис! Тöрен чернин калыкыбыс, чуп ньаннарыбысты пайлап, чер-чайаныбысты шебер пайлап, алгыш-абыр сурап чўрчин эль-калык, кижибис. Кудай чок теп кыйналбалар. Кудай пар! Тöрен чер чок теп эрикпелер. Тöрен черибис пар! Ики эмчегини эмискен анабыс пар, тöрен чернин ээзи пар. Аба-чыштын, ак чаланнын, кок-кара суглернын ээлери пар! Алдынзары шактын шакка пажырлар! Кайыш курчактыг калыгым, качан кирсиг-онныг чурербис! Ак салымныг, ак сагыштыг, эптиг чакшы чатарбыс!

Созданный цветок растет. Родившийся ребенок вырастет. Травой-пучкой, кормившему, и водой поившему Создателю поклонялись. Мы, вскормленные молоком, созданный Богом народ! На родине живущий народ, ценим свою веру, природу бережем и благополучие, благопожелания просящий мы, народ, не мучайтесь, думая, что Бога нет. Бог есть! Не страдайте, думая, что родной земли нет. Родная земля есть! Вскормившая грудью мать есть. Родной земли есть хозяин. Есть хозяин гор и лесов, голубых рек и озер. И дальше из века в век поклоняйтесь! Опоясанный кожаным ремнем

Кат кижи пойынын агрыйыла тын агрыза, кам алында ойлерде пийде камныйтап пон. Алгыш айдып аластан: Если женщина заболеет «своей болезнью», раньше звали шамана, чтобы избавить от мук.

народ, будем мудрыми и правыми,

Дружно, хорошо будем жить!

светлой судьбой,

светлыми мыслями!

Алас-алас, Кайракан! Алты кырлыг ак арчын ак-айаска чарапкан. Сегис кырлыг кöк арчын кöк-айаска чарапкан. Кайракан полажа перзин! Алас, алас, Боже! Шестигранный белый вереск, пригодился ясному дню! Восьмигранный синий вереск, ясному, синему дню пригодился! Пусть поможет Бог!

Ази-агрыйыны чок итсин! Кöк-Кайракан полажа перзин! Азинин чолыны чок итсин! Кирбигиле чаж акпазын! Киндигинен кан акпазын! Пусть исчезнет дорога к дьяволу! По ресницам пусть не бежит слеза, по пуповине не течет кровь!

Ай ньаа полпанчи тöрен паланы пежикке чатырбынчылар. Паланын киндиги тўшпенчи ўгден пир ме пербинчилер. Паланын киндиги чазылзын деп, ичине киндикле кожо арчын, арба ба, алтын ба, торго учук па, Ок по — келишкенчи салчылар. Ол ползо паланын эзени пек ползын, пала-паркалыг кижи ползын деени.

Пока месяц не исполнится, ребенка не кладут в колыбель. Пока не вылечится пуповина, не выпадет, из дома ничего не дают. Чтобы пуповина у дите заживала быстрее, к (нему) матери кладут шелковую нить, золото, можжевельник, ячмень, пулю. Это для того, чтобы у дите было крепкое здоровье и у него были поколения.

#### Умай-Ана. Пайана

#### Бог-Мать

Кат кижилернин, паларды кўтчин Кудайы. Ол ак-сары шырайлыг, ак-сары чачтыг, ак кийимниг кыс теп подапчылар. Кат кижи пойынын агрыйыла агрыза, Умай-Ана полашчыт. Паланы эмчек имип шытанчи Пайана кöрчит. Кумандылар Умай-Ананы ньаа торен паланын киндигини кизип, кирбигини артапчыт теп потапчылар. Паланы (уйакты) пежикке чатырар алдында пурун арчынла аластапчылар. Ан сонда Умай-Ананы адап, кычырып, паланы кöрзин теп сурап, алгыш айтчылар. Пежикке шалтрак паза ильчилер.

Бог-Мать – это Бог матерей, которая бережет детей. Она со светлым лицом, со светлыми волосами, в белой одежде Девушка. Если женшина болеет «своей болезнью», Бог-Мать помогает вылечиться. За дитем смотрит пока он в грудном возрасте. Наши люди верят, что Бог-Мать у новорожденного отрезает пуповину и очищает ресницы. Прежде, чем дите положить в колыбель, его окуривают можжевельником и дают имя. Мать-Бог просят, чтобы она смотрела за дитем, и говорят слова благопожеланий. На колыбель вешают погремушку.

Алас-алас, Умай-Анага, Тарак, паштыг Умай-Анага. Тар койнына суксалар, тамныг эмчек имнеттир: киндик кескен артап сал, Алас, алас, Бог-Матери! Гребнеголовая Бог-Мать, спрячьте в тесную пазуху, сладкой грудью накормите, очистите резаную пуповину,

кирди чунган сўг теп кöр. Кыс арыг Умай-Ана, кости ньаманга кортиспин, куунине ньаманга тынтатпа, тўнде уйгызыны салып пер! Ньаманнарды сайлат салып, чактыга паштап пер! Алас, алас, алас, алас, **Ульген-Каан** шын алас! Ак-Ульгеннин агазы! Коске ньаман кортиспе, кууни ньаман шынтатпа! Алас, алас, алас, алас! Алас, алас, алас, алас! Кости ньаманга кортиспе, кўўнини ньаманга шынтатпа! Тўни уйгылыг ползын, тўште кўн перзин, чалынчымы угсын, ўректенчили керекке сал, ньаманды сайлат сал, чакшыны паштап сал! Оскен ашты кылгалатсал, паланы öстир сал! Киндигини кескен бий, кирбигини чуйген бий! Ак-айастан кайып туш, Умай-Ана, Умай-Ана! Оскен ашты кылгалатсал, чаш паланы öстир сал! Тӱп эдекти ачып сал, чолыны чараштыр сал!

смотри на воду, отмывшую грязь, чистая Девушка – Бог-Мать. Глаза плохого не видели, не искал плохого желания. ночью на сон положи! Плохое рассей, на хорошее направь! Алас, алас, алас, алас! Бог-Всевышний, правда, алас! Светлый Бог-Отец, глазам плохое не показывай, к плохому желания не выискивай! Алас, алас, алас, алас! Алас, алас, алас, алас! Взгляду плохое не показывай, желания плохого не выискивай! Ночью пусть будет во сне, днем пусть будет с солнцем. Заискивающего пусть услышат, говорящего пусть нужным считают, плохое рассей, на хорошее направь! Растущей пшенице усиль ростки, ребенка вырасти! Отрезавший пуповину, оттёрший ресницы, со светло-ясного спустись, Бог-Мать, Птица-Мать! Растущую пшеницу прорасти, маленького ребенка вырасти! Подол снизу открой, дорогу благослови!

# Пежикке салгыны

Пурунна паланы кöргенде. Пала пежикте чатса, кельген кижи пойынан тонынан тўнмени ўзе тартал, уйактын пежигине таксалчыт. Ол полза пала чакшы öссин теп.

# Ребенок в колыбели

Зашедший в дом, где есть новорожденный, преподносит подарок, чтоб ребенок рос в здравии. Он говорит:

Чараш паланын чараш частыгыны чачына салар. Чараш кеби пажында, шийген пöрўк пажында.

Хорошему ребенку на красивой подушке, в красивой шапочке поближе положим... (подарок).

#### Кожык сыйлаза

Айылга толо чöжöлиг пол, айакка толо кöчöлиг пол. Сен айылына кижилер кельзин, пойыны ат кöтерзин, курсагыны чон кöдÿрзин!

#### Ук сыйлаза

Чажы четсе пойына мандык-торко чаразын! Тозып аткан анына тоглок тебир чаразын!

# Камчы сыйлаза

Чус чаш чажа, југурек ат мин! Тарамы чок чаг соор, камчы керек чок ат мун!

# Палага ат адаанда алгыш

Чакшы чадып чатсын, чарынныга нендирбес мöке ползын!
Ньаактыга айтырбас шыграк ползын!
Чус чаш чажа,
југурек ат мин!
(ийде алгап, ат адапчылар).

# При дарении ложки

В доме пусть будет полно добра, в чашке пусть будет полно каши. Пусть в доме твоем будет народ, пусть конь тебя поднимает, пусть еду твою народ пробует.

#### Когда дарят пулю

Когда наступит возраст, ходи в шелках! В убегающих зверей стрелять, имей круглое железо!

# Во время дарения плетки

Сто лет живи, седлай коня-бегуна! Соси сало без сухожилий, имей коня, которому плетка не понадобится!

# Благословения, когда дают имя

Хорошую жизнь проживи, силачам не поддавайся! Сильным будь, не давай себя оговорить! Будь храбрым! Сто лет живи, езди на быстром скакуне!

#### Койуг кочо

#### Койу кёчё (густой кёчё)

Палага кийим кийдиргенде алгыш:

Когда ребенку исполнится один годик, проводится праздник «Койу кöчö» (густой кёчё). Родители варят густой ячменный суп с бараниной для угощения гостей. Благословения во время одевания одежды:

Алтын эчен келген, ньаа кепти кий! Чакшы öс! Чакшы шыда! Чакшы торык! Пу кепти чараштыра шеберлеп кий. Чазап кий, торык! Чагазы чаглыг ползын, эдеги поктыг ползын. Алдында эдегинде пала пассын. кийнинде эдегинде мал пассын! Ээзи мöнкÿ ползын! Немези кичеч ползын!

Золотой образ принимай, новую одежду одевай! Хорошо расти, будь крепким! Эту одежду бережно носи, красиво носи! Пусть воротник будет в жиру, а подол будет в какушках. Спереди в подоле пусть дети растут, Сзади в подоле пусть скот пасется! Будь всегда в здравии, недостатков было мало!

# Пала пас парза алгыш

# Благопожелания, когда ребенок начнет ходить

Из красивых ниток делают путы.

Этими путами связывают ноги

ребенку, затем их срезают, произ-

Чараш öнниг учукты катапалып, анна паланын путыны тужакта полып, кезийерге керек. Ан алгыш айтчыт:

Капчай пас чур, капчай чўгўр. Казадала чўгўрип, кас палазыны акала. **Урпентеде** чугурип, ник палазыны акала. Айрандада чўгўрип, ат палазыны акала. Талтандада чўгўрип,

такаа палазыны акала. Койпондада чўгўрип,

быстро бегай, везде бегай,

Быстро, шагая ходи, опережая дите гуся! Подпрыгивая бегай, опережая дите коровы! Прыжками бегай, опережая дите коня! Косолапо бегай, опережая дите курицы! Кривляясь бегай, опережая дите овцы!

нося благословения:

Кой палазыны акала! Чўгўрик пол! Шыйрак пол! Нек пол! Мöкö пол! Будь быстрым! Будь вертким, шустрым! Будь легким! Будь сильным!

### Кичиг палага алгыштар

Кылгалыг арба ош пол, ньымырка ош ак пол, сагыскан ош сак пол! Палам, койондын капчай пол! Койдын себис пол! Чарынныг ме шаппазын, ньактыг ме айтпазын! Тай ат кöдербес пол, тар эжикке патпас пол! Ак чалан аган ползын, агын сўг анан ползын! Койон ош капчай, ак пол, кой ош себис пол, сагыскан ош сак пол, ньымыртка ош ак пол! Чус чаш јажа, југурик ат мун. Туткан колын капкы ползын, ики путын чадан ползын, аткан огын черге тушпезин, арчымагын куруг чурбезин! Тӱнӱктӱлеп айыл тут, тўнчекте пала чайкалзын. Карачкылап айыл тут, пежикте пала чайкалзын, чоргонын чакшызын мўн, чоннын пажыны унна! Чуртында эл ползын, ак чаланда малын ползын!

# **Благословения** маленькому ребенку

Как ростки ячменя будь, как яйцо, белым будь, как сорока, чутким будь! Дите мое, будь, как заяц, быстрым! Будь упитанным, как овца! Не ударит тебя в теле крепкий, не осудит тебя говорливый! Терхлетний скакун пусть тебя не поднимет! В узкую дверь не смог бы пролезть! Широкая долина была б тебе отцом, текущая река была б тебе матерью! Будь, как заяц, белым, как овца, будь жирным, как сорока, будь чутким, как яйцо, будь гладким! Сто лет живи. Быстрого коня седлай! Хватающие твои руки пусть будут, как ухват, две ноги твои пусть будут, как забор, выстрелянные тобой пули пусть не упадут на землю, арчимаки твои пусть не будут пустыми! Построй аил с дымоходом, качай ребенка в пеленке, езди на лучшем иноходце, будь головой народа, в жилище твоем пусть всегда будут люди, в широкой долине пусть пасется твой скот.

#### Пежиктин сарынары

Тойлап парган анан келер, пай-пай-пай-пай, тогыс капчык ит акелер, пай-пай-пай! Аннап парган аган келер, пай-пай-пай-пай, ан аталып ан акелер, пай-пай-пай-пай! Уйуктазан, ирке палам, Пай-пай-пай-пай!

\* \* \*

Паай-паай, палам, паай, паай-паай-паай, анам! Паай-паай, палам, паай, маннап чуртен койанам! Койоноктын палазы, койныма суктан палам! Паай-паай, палам, паай, кўртўк куштын палазы! Паай-паай, палам, паай, калып чуртен мен палам! Паай-паай, палам, паай, сынма куштын палазы! Паай-паай, палам, паай, ўчип чўртен мен палам! Паай-паай, палам, паай, сагыскан сынырапчыт! Паай-паай, палам, паай, сагыштыг палам уйуктачыт! Паай-паай, палам, паай!

#### Колыбельные песни

На свадьбу, ушедшая мама, вернется. Бай, бай, бай, бай! Девять кулечков мяса принесет. Бай, бай, бай, бай! На охоту ушедший отец твой добудет зверя, домой принесет. Бай, бай, бай, бай! Ласковый мой ребенок, засыпай! Бай, бай, бай, бай!

\* \* \*

Баай, баай, мое дите, баай!
Быстроногий мой зайчонок.
За пазуху спрячу тебя, мой зайчик.
Баай, баай, мой ребенок, баай, баай, баай, мой ребенок, баай, Подпрыгиваешь, как детеныш птицы тетерева.
Баай, баай, мой ребенок, баай.
Летаешь, как детеныш птицы рябчика.
Баай, баай, мой ребенок, баай, Стрекочешь, как сорока.
Баай, баай, мое дите, баай, Смышленый мой ребенок, усни.
Баай, баай, мой ребенок, баай.

#### Анчыларнын ньанары

Анчылар аннап чўрчин тушта чер эзини, аннап чўрчин абачышты алгыш-абыр суранып анарды кўндўлепчилер. Парар алдында От-Анага, чер-чайанга алгыштапчылар. Чолла ньаан

## Обычаи охотников

Охотники во время охоты благословляют Дух земли, тайгу, где охотятся, просят спокойной, без происшествий охоты. Перед тем, как идти на охоту, благословляют природу. По пути на перевалах, тайгаларнын ажыгларына, айрысўглернин кечиглерине чачылга итчилер. Аннапчын черге чыгынап кельзе, паза ла алгыш айтчылар. По тушта анчыларга ак сагыштыг, ичтери арыг полар керек. Азыктарды, от-тарларды, мултык-чепсельди пурун ок пелетеп салчылар. Чачылга итип, черчайанды кöтöрчилер. Аннап партан пир кўн пурун айананы кўндўлеп чилер.

Алас-алас-алас-алас, отыс паштыг От-Ана! Кырык паштык Кыс-Ана! Шынды ползо пыжырган, тонды ползо ириткен! Ага полып айлана тўш, Ана полып ээлен тўш! Алгыш-абыр писке перлер! Аба-чыш азык перзин! Кыр-тагларды ашканда, Ак кийик перзин! Агын сўгди кечкенде, Кечиг писке перзин!

Кан-тайгадан камду перзин,

Каптыргадын ўлеш перзин!

Чер-чайанга паш ползын!

Анчылар чолга шыкканда, кожо арчын, ньаала, саган сут алчылар. Ажыгга четкенде, обоо-ташка пир-ики таш салчылар. Ол таш кижи паспан черден алчылар. Ийде чазап санда ол обоо-ташка арчын öpmen, сут урустеп, чалама такчылар. Арткан сути тöкпин, пойлары ичийчилер. Сути урустенде, тöpен черине алгыш айтчылар. Чолла парчында, суг кечсе, ажыг ашса, айтан алгыш

при переходах через реки делают жертвы. При подходе к месту охоты тоже приносят жертву, говорят благопожелания. В это время нужно быть с чистыми помыслами и чистой душой. Продукты и снаряжения для охоты подготавливают заранее. За день как идти на охоту делают жертву огню, произносят благопожелания в честь огня.

Алас, алас, алас, алас, Тридцатиголовая Огонь-Мать! Сорокоголовая Девушка-Мать! Сырое сварившая, мерзлое оттаявшая, став отцом, крутясь, спустись! Став матерью, духом спустись! Благословение, спокойствие дайте! Пусть тайга даст пищу. Будем горы переходить, дайте нам оленя. Будем реки переходить, дайте нам переправу. Хан-тайга пусть даст выдру, из ловушки пусть даст нам долю! Природе наш поклон!

Охотники в дорогу с собой берут можжевельник, свежее молоко. Дойдя до перевала, делают жертвенник из двух-трех камней, которые берутся там, где не ступала нога человека, и на нем сжигают можжевельник, окропляя молоком, повязывают ленточки. Оставшееся молоко выпивают. Во время окропления молоком говорят слова благопожелания родной природе. Дойдя до места охоты, делают

айтчылар. Туртан черге четсе, от салып, шай асчылар. Олтус чок шайдын чыш ээзине чачылга итчилер: очаг, разжигают огонь, варят чай без соли. Из этого чая делают хозину тайги окропление, жертву:

Ала тайгам, тамна, курен тайгам, кууним чет тепчилер.

Пестрая тайга, пробуй. Коричневая тайга, пусть дойдет мое желание.

Аннап парарда, пурун шайды ўрўстеп, ан-кушты, ээленкан тайга-сўглерди кўндўлепчит: Перед тем, как идти на охоту, восхваляют зверей, птиц, хозяина тайги и рек:

Антнап-куштап кельгем мен. Аткан огыма учурашсан, ачынба! Тегер огыма тегдирзен, тарынба! Аталарга тындап кельдим. Ньагыс пойыма, пала-паркама андын терен керек, тамныг итин керек. Агач-таштын агын-сўглернин, ачык тагларнын ээлери каныкпалар! Антарыннан перлер! Алында агалар чўрген ими пис чаш ўрен кельдибис, ан-куштарыны кöртиспер! Айлыг-кунниг тегрим, агач-таштыг тöрен черим, тамнап ичкен кара-суйим, алтап паскан тöрен черим, паштын паш ла ползын!

На охоту пришел я. Выстрелянной пуле попадись, не жалей! Попадающая пуля, попадись, не обижайся! Пришел, чтобы застрелить! Мне одному, детям, внукам шкура нужна твоя, вкусное мясо нужно твое! Каменистой тайги, текущих рек, открытых гор хозяева, духи, не гневайтесь, от зверей дайте! Раньше отцы ходили, теперь мы, молодое семя, пришли. Покажи нам твоих зверей и птиц! Лунно-солнечное небо, каменисто-лесистая родная земля, пробуя родниковую воду, шагал по родной земле. Поклон тебе, поклоняюсь! Слава тебе, слава!

Ийде айтып, чалама тагып, сутле чачылга итчилер. Тайганын атыны атап, Кудайты адап, алдынан пери пайлап корчилерини алгыш сурапчылар.

Так благословляя, повязывают ленточки, брызгают молоко. Называя хозяина тайги, испокон веков смотрящих за нами богов, просят благословения.

Ээс паштыг Соолап кыр, кўзенернин ээзи туткан кара паштыг кегде таг, айлыг-күнниг тегрим, тамнап ичкен кара-суйим, алтап паскан тöрен черим, агам полгон ак тайгам! Анам полгон агын суйим! Кой-арчынла аластам, Коомай санан кельбедим! Кӱн эбире пажыртым, кууними мен андартып, тамнап кöрзер Кеспеде. Арга чокто айдынтым, тилим четпин Чилгай тагга, турчин малды тостырбайын, ööрлиг анды кырбайын, атырган кийикти палыглатпайын! Ас пердер деп килепейин, кöп пердер деп тазаннапайын, алгыш-абыр перзер. Кун эбире айланып, куунзеп пажырып туртым. Паштын паш ла ползын! Сузап ичкен кара-суйим, ага полган аба-таг, ана полган агын сўг, ырыс ўлеш перзер! Кижи алып, чурт тудын, киш аталып, азыранын. Ага полган Ажыг кыр, Алтын салым перзер! Ана полгон талайым, Ат паглан-паглан чöйбеди. Чоктыг-калыг чатындан калыкты корип алзар! Кун туште когерген Кызыл паштыг Кызыл-Кая, öре турган Кудайыбыска кöк тегрим Пупурган ньаан чолнын ортодо, ньаан сыннын сыртында

Высокоголовая Соолоп гора, хранящий дух кузенов, черноголовая гора Кегде, лунно-солнечное небо, пробуя родниковую воду, шагавший, по родной земле. Отцом был открытая тайга, матерью была текущая река! Овчинным можжевельником окуривал, о худом не думая пришел! Поклоняюсь вокруг солнца, пожелания мои не оборачивая, попробуйте, у горы Кеспеде, обессилев, говорю. Слов не хватает горе Чилгай. Стоящий скот не рассею, стаю зверей не уничтожу, не нанесу рану стрелянной олени, что мало дали не буду страдать, что много дали, не буду гордиться. Дайте благословение. Вокруг солнца поворачиваясь, с желанием поклоняясь, стою. Поклон тебе! Поклон! Слава тебе! Слава! Страстно пил родниковую воду! Считающийся отцом, Аба-гора, матерью, считавшаяся святой родник, поделившись, дайте счастье! Поженившись, заведу домашний скот, застрелив соболя, буду кормиться. Отцом, ставший Ажыг-гора, золотую судьбу дайте! Матерью, ставшее море, не стерпя Атпагаан-гору от суровой, тяжелой жизни. Видя, помогите народу! В полдень синий, красноголовый Кызыл-Кая,

ньагыс тайдак Мус тагда тал чагалыг талайлар, тал чагалыг тайгалар, алтын сынныг, Чарым таг, абыр ўнниг кырларым, туйык черге тутырбалар, талайда кечик перлер! Сыргынга каптырбалар, Аба чышта ажыг перлер! Канчагымы канныг итип, каптыргымы ўстиг итип, Шакшак кырнын колтыкты ачпер! Ан парыны кöртиспер, алгыш-абыр перлер! Алты кырлыг торен черим, Теглен кырдын теглен тушин алык пойымы ньандырзар, погал пасын Пассарык, Антнапалып ўге ньанак. Анам полып эмискен, Агам полып азыран. Ньанмыр чукпас шатырым! Кызар шыккан Кызарык айыс кунге соништиг Кайран Кудай, полашсан! Аннан сонда абыр ўге ньанпарак, Паш ползын!

с высокостоящим Богом, голубое небо Пупурган, посредине большой горы один дедушка -Мус-таг, море с тальниковым воротником, тайга с каменным воротом, золотая гора Чарым-таг, спокойные голоса гор, не задерживайте в непроходимых местах. Дайте в морях переход! Не поймай в буран! В тайге дай перевал! Торбу сделай кровяным, ловушку сделай масляным, Шакшак горы кормушку открой, покажи своих зверей, дайте свое благословение, шестигранная родная земля! С Теглек горы, закружившись, спущусь, одного меня проводите, шагая, пойду в Пассарык. Поохотившись, домой вернемся. Как мать, грудью вскормившая, как отец, накормивший. Непромокаемый под дождем мой шатер. Краснея, показавшийся Кызарык, ясному дню радуется. Милый Бог, помоги, чтобы после охоты благополучно домой вернуться. Поклон тебе!

Аннаптан черге четкенде, парбак агач тапалып, ага чачылга итчилер. Ол агачты кўн шыгыт ньанда ўч öн чалама такчылар (ак, сары, кöк), чичкичек пагга такчылар. Чаламалар аразында койоннын па, тийиннин пе терезин такчылар. Ийде турум ча-

Когда приходят на место охоты, находят ветвистое дерево, ему делают окропление. От этого дерева с южной стороны натягивают веревку, на нее повязывают ленточки из трех цветов (белый, желтый, синий). Между ними еще привязывают клочки шкурок белки,

запчылар. Ан сонда тайга ээзине алгыш айтчылар:

Алты кырлыг тöрен черим! Акал чагалыг, анам полып имискен Агам полып азыран. Ньанмыр чукпас шатырым! Ыжык турбас куйашым минер аттан ташталбас, кийер кептен чичилбес. Чайап туртаны

кандыг ден?

Аннап парган пистин кижилер пурун ок кудайларыны кўндўлеп азыранчылар. Кудайлары – Шалыг (ўргенези) пир тезе тайгам. Име тушта кубандылар Шалыкты адап, андын алгыш сурапчылар. Ага арала «шалак ла шоолак» деп аштыг ашла азырапчылар. Шилигти талганла угыт кош келип кайнатчылар. Пистин ўрбекте Шалыг уйалбас кижи полгон. Эрлик-пийди тога салбын, пайлапады. Ан учун Эрлик-пий аны азиге идебен. Ази Шалыгтын тилини ле путыны куратсан. Андын ла пери ол шугар ла аксак полкан. Шалыгтан анчыларга путын ла колнын агрыйы полчыт. Аннап парганда, анчылар тус чок чилик кайнаталып чачылга итчилер:

Чоктын чока ползын, парнын парга ползын.

Шалыктын сўр-кебери — сары тийин сагалык куулыг кöстиг агачтын чонап иткен кижичек. зайца. После этого готовят место стоянки, Хозяину тайги говорят благопожелания:

Шестигранная родная земля с ярко-белым воротником! Как мать, вскормившая, как вырастивший отец. Непромокаемый под дождем мой шатер. Не держащий сырость солнцепёк. С коня не падающий, выражение лица не меняющий, как будет стоять созданное?

Когда наши люди собираются на охоту, вначале благословляют Бога, кормят Шалыг или тайгу. В настоящее время наши люди от Шалыг просят благословение. Ему окропляют водкой, кормят едой шилиг. Шилиг готовят из талкана, добавляют проросшие зерна ячменя и кипятят. В наших преданиях о Шалыге говорится, что это был бесстыжий человек. Эрлик-хана ни во что не ставил, не почитал. Поэтому Эрлик-хан его столкнул к чертям. Черт у Шалыга отнял язык и укоротил ноги. С тех пор Шалыг стал хромым. От него у охотников бывает болезни рук и ног. Когда охотники идут на охоту, варят костный мозг без соли, делают окропление, приговаривая:

Не имеющему пусть не будет, имеющему пусть будет.

Шалыг — сделанный из дерева человек с желтой беличьей бородой, лебедиными глазами. К нему обращаются:

Сары шакпынак тайактыг, сары каан кийим! Он косинле корсин мин? Он чарган перерсин мин? Ики корба абыр полор бо? Чалбак шанамы чараштырып, таш очок тайкылчак полор ба? Талкан куль сообос полор ба? Ак тайга арыг ўлеш чайып пересин мин? Ак тайганын ньанындан абыр чор ньандым. Карчы кайын кестирбес кайыр Солтон! **Ö**рö турган Кудайым! Ал-тайгага чор ньандым, арынпасан аас тег, сары тийин сагалык, сары шакпын тайактыг. Пора чылан камчылыг, сары чылап тискинтиг, сары ньанын ньанчынак, кечиг сўгди кечерде, кулеткеме колёк полды, ал-тайганы ажарда, аргама кöлёк полды!

Из желтой акации посохом, сары каана одеждой! Правым глазом посмотришь ли? Правым делением дашь ли? Два прута будут ли в спокойствии? Широкие лыжи приспосабливая, каменный очаг, будет ли устойчивым? Талкан-зола не остынет ли? Открытая тайга даст ли чисто деленную добычу? Со стороны открытой тайги вернулся благополучно. Поперек не срубленная береза, Кайыр-Солтон! В верху спящий Бог! С тайги вернулся. Не утрудись, попробуй. С желто-беличьей бородой, из желтой акации посохом, с черным змеиным бичем, с желтой змеиной уздой, с желтой боковиной. Когда реку переходил, моей тени стал тенью, когда переходил тайгу, с боку стал тенью!

Аннап парганда, анчылар тайгада тын табыш шыгарбын шымчан чўрчилер. Аннын адыны айтпын, сананбын кечире пайлап сананчылар. Ан атса, анарыла табыш шыгарбас, шым ла полчылар. Кыймат ан атса, «мултыктын пайы» деп айтчылар. Киш атса, пийде айтчылар: Охотники в тайге не шумят, ходят осторожно, не называют зверя, благословляют его. Если застрелят зверя, попусту не шумят. Если добывают богатого зверя, говорят, что это доля ружья. Если добудут соболя, то говорят:

Агабысла кожо кельдибис. Агама ок шылап поны пердин, ўч ўлўжини пер.

С отцом вместе пришли, как отцу это дал, три доли дай.

Айуг атса, итин отка карып, пажыны агачка илчилер:

öльдим деп айт.

Ол черде мени кижи öльтерген деп айтпа, агачтан, кайадан ажып

Öлтерген аннарыны анчылар пайлапчылар: киш атса терзини сойалып, пойыны эс черге салып, агачтын салазыла пазырый кöпсалчылар. Пурун ла аткан аннын итини тус чок сугге кайнаталып, муниле айлантыра черге урустепчилер. Илик ан аталса, чер-чайан алгыш айтчылар:

Тайгам карамнанбын пердин, черимнин аны учураштыр. Тайга черимнин алдазы.

Аннап ньанарда, аннап чöрген черле эзенеге тööн эзенишчилер:

Эзенде паза келерим, кöрижерим деп айтчылар.

# Мал ишинын ньаннары

(7 кўн сўт тугра кижиге пербес, малнын сўти шыгар деп) Ньаа ла салан никтин сўтини сагал, оос сўтини кайнатчылар. Отка,

Если застрелят медведя, ободрав шкуру, мясо жарят на огне, а голову подвешивают на дереве и говорят:

На том свете не говори, что тебя убил человек. А говори, что упал со скалы и умер.

Убитых во время охоты зверей, охотники ценят. Если добудут соболя, тушку несут на высокое место, закидывают землей, завалив ветками. Первую добычу варят без соли, бульоном окропляют вокруг. Если добудут козла, то природе говорят благословение:

Тайга, не пожалев, дала. На моей земле встретился таежной земли зверь.

Поохотившись, прощаясь с местом охоты, говорят:

В будущем году опять приду, увидимся.

Говорят слова благодарения тайге и хозяину тайги. При прибытии домой тоже говорят слова благодарения.

# Обычаи во время работы со скотом

Если корова отелится, делают окропление в огонь, на почетное место в доме, на сторону двери – порога и говорят:

ўгнин тööр ньанна ижик инеге оос сўтти чачтылар:

Шöк! Отым, шöк! Ньаа чылда позы тöреди, ак еўт ичирди, ырыска ырыс кожылзын. палага пала кожылзын! Азыран ак малга алгыш пол!

Оос сутти айакка уралып, позынын сыртынан маннайдын ала куйрыгана четире турткелип алгапчылар:

Паштап чурип, малгачка (матакка) тушпе, кийнинде чурип мууреге читирбе! Чус малнын пашчызы пол, чус малнын пуказы пол! Кöп малнын инизи пол, кöп сÿт сагар инек пол. Паштап чурбе, мууре чийир. Кийнинде чурбе, агрыг капар! Тугразында чўрип, матакка тушпе. Кырга шыканда, тайкылба. Чёс никтин ортозында чёр! Пуга ош тоглок пол. койан ош ак пол. Куйрыктыгга шаптырба, Туйгактыгга тептирбе. Койон ош себис пол. Алдына чўгўреле, агрыгга алдырба, кийниде арткалып,

Шöк! Одым, шöк! В новом году родился теленок. Напоим его белым молоком. К счастью, пусть прибавляется счастье. К дитю, пусть прибавляется дите, к скоту – скот.

Молозиво кипятят. В течение семи дней на сторону молоко не дают. Это потому, что может корова не дать много молока. Когда варят молозиво, в огонь кладут можжевельник. Молозиво наливают в чашку. Этим молозивом со лба и до хвоста натирают теленка и благословляют:

Начиная ходить, не увязни в грязи, не утони, сзади оказавшись, не попадись волку. Стоголовому скоту будь вожаком, стоголовому скоту будь быком! Будь матерью многочисленного скота, будь молочной коровой. Не ходи впереди стада, волк съест, не ходи сзади стада, болезнь схватишь, в стороне ходя, в грязи не утони, поднявшись на гору, не поскользнись. В стоголовом стаде в середине ходи. Будь круглым, как бык, жирным, как заяц. Хвостатому не сдавайся, с копытами пусть не лягнет. Впереди побежав, не заболей. Многочисленному скоту будь

мууреге тутырба. Уктиг малнын пашчызы пол! Маннайына кун шалзын, чаткан черинде мал ползын. Айуг ош ньаан пол, ак сутини калыкка пер! Ан ош туйгактыг пол, илик ош капчай пол!

вожаком, сзади оставшись, не попадись волку. Пусть в лоб светит солнце. Где живешь, пусть будет скот. Будь большим, как медведь, будь как зверь с копытом, как олень, будь быстрым! Белое молоко людям дай.

\* \* \*

Ай ньаазында айда кижилерге сўт перчилер. Пурун ньаа торен позыга, куранга сўт азырапчылар. Пойлары иччилер. Мал салалпаста, сыйпап пийде айтчылар:

Кÿÿс-кÿÿс! Чылан-шылап чылбырт ит! Пага шылап пылбырт ит!

Кӱӱс-кӱӱс!

Койнын палазыны инезине кошканда, кучканын сыртына арба чаччылар:

Тоолап албас койлор ползын, шеденге толо мал öссин. Öктен, курааным, öктен, текшилеп маннап пер! Ак чаланды айлантыра айланышып маннаный! Кöп кой аразында ньаанап öскал! Ак кар ош ÿрлўг полып, абыр ла полып öскал!

Кулначтын карбызыны кульге коп салчылар. По ньан малга ырыс ползын, коп мал оссин, агрык чук-пазын, курам ползын деп:

Когда луна нарождается, тогда можно давать людям молоко. Вначале кормят молоком телят, ягнят, козлят. Когда трудный растёл, растирая, массируя вымя, говорят:

Куус! Куус! Как змея, проскользни, как лягушка, прыгни. Куус! Куус!

Когда ягненка ставят к матери, то сверху овцы ставят ячмень, приговаривая:

Чтоб было трудно посчитать сколько голов овец было, чтоб в загоне полно скота росло! Расти, ягненок, везде бегай! Вокруг поляны пробеги! Среди многих овец большим вырасти! Как белый снег, многочисленным будь, в благополучии вырасти!

Послед жеребенка после рождения закапывают в золу. Для того, чтобы скоту было хорошо, чтоб было много скота, чтобы не было болезней, чтобы было прибавление говорят:

Манна, кулначым, манна, ман пажына шытапкал! Мааны куйрыктыг кулначым, маннайы шолбанныг кулначым! Тамныг оскан оленди тамнап чизен, кулначым! Армакчыла капалып, атыма миналарым. Аба-чышты абыр корип, аннап-суглеп чурерим!

Бегай, мой жеребенок, галопом бегая, вырасти! Ты, как знамя, хвостом, Со звездой во лбу. Смакуя, сладкую траву ешь, жеребенок мой! Заарканив, оседлаю я тебя. Объезжу тайгу, буду ездить на охоту.

# Малга агрыг чукканда

Абайнын кандыг ла сöгини öртеп, ыштапчылар. Ол менин учын тезе, ышла кожо малга чуккан агрыг качсын деп, азилер малды тиштепчин ползо, паза ла кочсын. По ньанда абайны пайлап тутчыны — ол ньаан ан абачыштын парчыларнын ньааны. Мал агрыбазын деп, пурун тегри кўгрезе, шеден-кошанда малны арчынла аластатарга керек, деп кыйгырлар:

Кайрака-ан! Кычык-кыбырынды, сынык-сыбырынды, ичкыш-ичкышысты алпар, алпар.

#### Кыра иштернин ньаннары

Аш чачарнын пурун айыл ўг эзине, чер-чайанга чалама такып, сўт ўрўстеп, алгыш сурапчылар:

Чети атым, кыра ажым, челбиреп келип, чакшы öc. Тушкен крага читирбе,

# Когда скот заболеет

Надо любую медвежью кость сжигать и дымом окуривать за-болевший скот, чтобы болезнь уходила. Медведь в тайге самый большой зверь, поэтому почитают медвежьи кости. Если черти кусают скот, чтобы тоже болезнь убегала. Когда первый раз прогремит гром можжевельником окуривают скот в загоне и кричат:

О, Боже! Зуд зашевелился, переломы сорвались, вздохи вздохнули, уноси, уноси.

# Обряды, совершаемые во время полевых работ

Перед тем, как сеять пшеницу или ячмень вяжут хозяину дома ленточку, окропляют ее молоком. У хозяина земли, спрашивают благословение:

Семь коней мои. Хлеб полей, покачиваясь, расти хорошо. алык писти тойо азыра!
Чачкан ўреним тириг,
чўрген паларым абыр.
Андын чакшы аш ползын деп,
андын чакшы пала öссин деп,
ак чаланта абадан кельдим.
Чачкан ажым, öрлеп шык, азыран
малым ток ползын!
Ижигиме толо кижилер тўшсин,
Аш-тусым четчин ползын,
шеденде малым шыграк ползын!
Паш ползын! Шöк! Шöк!

Не поддавайтесь заморозкам, нас сытно кормите. Посеянное семя живое, дети мои здоровы. Еще лучше пусть дети растут. В белую степь, поклоняясь, пришел. Посеянные семена, дружно вырастайте, кормленный скот пусть будет сытым. На подоле моем пусть будет много детей, у двери моей пусть будет много людей. Хлеб-соль пусть всем хватит. В загоне скот мой будет живучим.

\* \* \*

Чаш арбанын кылгазы Чажар агар чылтынназын. Кудай писке аш перзин, мажактар карыж ош ползын. Талганы кар ош ползын, Кыра тушпин чакшы оссин, Катыг-куруг чукпазын! \* \* \*

Поклон! Шöк! Шöк!

Молодые ростки ячменя, зеленея, пусть блестят. Пусть Бог даст нам хлеба. Колосья пусть будут, как аршин, талкан пусть будет, как снег белый. Не будет заморозка и хорошо растет ячмень, Засухи и непогоды не будет!

#### Сарыннар

Кырага чачкан по ажым Корбо ош чаранып öссин! Кыштап шыккан малыбыс Чылды чакшы ал шыксын!

Сўрип чачкан ажыбыс курманымнан ашкай ла, шиденимде малларым Кыштан чакшы шыккай ла.

Сары кабактыг агачтар Салгын кирзе – ыжыктыг!

#### Песни

Посеянные семена на поле пусть растут, как прутья. Перезимовавший мой скот, пусть год переживет.

Посеянное, вспаханное поле семена пусть переполнят ларь. В загоне мой скот пусть хорошо перезимует.

С желтыми листьями деревья, если ветер подует – защита.

Санаа актыг сары арба Чажына ла мен ажым.

Чажыл кабактыг чаш агач Ньанмыр чагза – ыжыктыг! Мöкö сынныг сары арба Мöкö полтан мен ажым. С чистыми мыслями, выращенный желтый ячмень — пожизненно моя еда.

С зелеными листьями молодое дерево — защита от дождя. С сильным ростом желтый ячмень — моя еда, чтоб стать сильным.

# Кузукка парганда

Пуруна тушта пистин кижилер кузуктап чын черге четкенде, чалама тагып, очокка от кабысып, чер-чайанга, отка (сўт, ара) ўрўстеп, чачылга итчилер. Алгыш айтчылар:

Пажы парбак Чагам кыр, Палтырына мен туштим, пары-чокка ачынбын, пар кузукты пери чач. Ан-куштарын артык ползо, калыгына ачынба! Кара чыштыг Кабак таг, Калтар аттыг мен кельдим, калганчы кузук арткан полза, карамнанбын, писке пер! Öрö чаткан Улуг-Кудай, öлöн ажына ачынма. Отре-шокыр атыбысты тойо ла азыра! Андыш-чакка нендирбе, абай анга четирбе! Агач-ташка илинбе, абыр аайына четпар. Паш ползын! Шöк!

#### На сборе кедрового ореха

В давние времена наши люди в местах сбора ореха привязывали ленточки, в очаге разжигали огонь природе, молоком, водкой окропляли и говорили слова благословения:

Голова широкая Чычам гора, к ногам твоим я пришел, что есть-нет, не жалея брось мне орехи. Если есть что лишнее от зверей и птиц, не жалея дай своему народу. С черным лесом Кабак гора, на мухортом коне я приехал. Если последний кедровый орех остался, не жалея нам дай! На верху, живущий Бог-великан, выросшую еду не жалей. Ярко-пестрого нашего коня сытно накорми. Не поддавайся скандальному разговору. Не будь жертвой медведя! Не упади на камень, не повисни на дереве. Благополучно вернись домой! Поклон! Пусть будет шöк!

#### Кибис пасканда

Кибис паскан сонда кат кижилер кибисине алгыш айтчылар:

Кибирчиктиг ак кибис чип шылап чымчак ползын!
Чалан ош чалбак ползын!
Тегри суйи отпес ползын!
Алтан койнын чипинен кибис пасып алактар.
Айлантыра корлеп келип, кибис итип алактар.
Кырык койнын чипиле кибис пасып алактар.
Торт толыгыны коктеп алып, кибис итип алактар.

#### Кижи сööгини чыгганда ньан

Ак ньанныг кижи öльгенде, Чузини, колыны чунып, чачыны тарапчылар. Öльген ле кунде черини пелетепчилер. Пожан кижиге ан кийимини кийдирчилер. Черине киисле оропалып, салганда, пажыны кÿн ажыт сары паштантыр чатыр салчылар. Колыны тузине салчылар. Угдин шыгарганда, пурун пут ньанчы шыгарчылар. Пурун ики агачтын киисле ороп келип, шырга чазапчылар. Ага салалып, апырчылар. Кандыг пир чарапчын черге агач тозине кижи соогини чыгчылар. Кайсында чыгган сööктин сыртына таш салчылар. Паларнын, кат, ир кижилернин сööгини чыгганда, пашказы чок. Алында чатында öльген кижинин минип чўрген атыны öлтерип, чачыйтенер пон. Име тушта сатыйчилер.

#### Когда валяют войлок

После того, как женщины сваляют войлок, они его благословляют:

С хрящами белый войлок, будь мягким, как шерсть! Будь широким, как степь! Пусть дождь не промочит насквозь! Из шерсти шестидесяти овец давайте сваляем войлок. Из шерсти сорока овец давайте сваляем войлок. Четыре корня вышивая, давайте сделаем войлок.

## Обряд во время похорон

Когда хоронят человека, соблюдавшего светлую веру, то его лицо, руки обмывают, расчесывают волосы. В день смерти готовят могилу. Одевают умершего в его одежду. Головой на закат кладут в могилу, руки вдоль тела, обворачивают в войлок. У изголовья помещают седло без стремян, на котором садился покойник при езде. Также кладут его трубку, огниво, чай, в чашку – масло, сыр. Нож не кладут. Выносят покойника из аила ногами вперед. Но вначале готовят носилки из двух палок, покрытых войлоком. На них его кладут и несут до места погребения. В подходящем месте – у основания дерева хоронят. Иногда на место захоронения кладут камень. Для всех людей нет различия проведения похорон. На похоронах

Кийимнерини паза ла ўлеп, сатыйчилер. Пожапкан кижиле ан канза, калтазыны шай, сынкан айагына сарчиг, курут салчылар. Пычак салбынчит. Сööкти тöрен ир кижилер тудып, апыр чыгчылар. Кат кижилер, пала кижилер сöкке парбынчыт. Сööк черде кандыг па Кудай пажырыш, алгыш, сыгыт полбынчыт. Сööкти чыгый келип парчызы ойто айылга кельчилер. Анарды айылнын ээзи айылнын ньанында олтаскечип, арчынла аластапчылар. Ан сонда колларыны, чёстерини чийинчилер чунчылар. Шайлап, ара тамнап иччилер. Öлген кижинин сўмези ол туштан кыйнал чурчит деп поданчылар. Уч кун айылда отты ўчербинчилер. Тореннери келип, кожо ўге кончылар. Четинчи кунде сокке чурген кижилер ўге кельчилер. Анарды шайладып азырапчылар. Кам кижи анарды аластап, камчыла пир катап таптапчыт. Ольген кижинин кийимини парчын öртепчит. Пу тушта кам Кудайнын состерин айтчыт. Пистин кижилерде *ольген кижинин сумези кырык кун* арткан чўрген черини ибирип келер деп айтчылар. Öлен пажына ол тар пукельбезе, оро Кудайынзары ўче берчит.

### Кижи сööгини чыгган кунде сыгыттар

Кöзими чуйтен палам, эзеними тутан палам. Канатым сынды, палам. Чо-чо, палам, чуу!

*участвовали* только мужчины. Женщины и дети не ходили на кладбише. На кладбише каких-либо молитв, благословений, плача, не бывает. После похорон все возвращаются в дом, откуда выносили покойника. Участники церемонии усаживаются около дома, хозяин дома или старейшина окуривает их можжевельником. После этого умывают лицо и руки, едят, пробуют водку. Верят, что душа покойного с этого времени мучается. Три дня в доме огонь не тушат. Приходят родственники и ночуют. На седьмой день кто участвовал на похоронах, приходят в дом покойного. Все угощаются. Шаман всех помечает плеткой по одному разу. Одежду покойного раздают или сжигают. В это время шаман говорит божьи слова. Наши люди верят, что душа умершего человека через сорок дней вернется туда, где раньше находился, сядет на верхушку травинки, если она не согнется, то душа покойного улетит к Богу. В давние времена коня умершего убивали, мясо разбрасывали в стороне от дома. А теперь можно и продавать.

## Плач во время похорон

С глаз, вытиравший слезу, дитё, память обо мне должен был хранить дитё, крыло мое сломалось, дитё.

Азырап кыйналгам, палам, öстирип арыктам, палам. Азырап чўрерзин деп подам. Ол чўрерзин деп подам. Сага ижен чўргем, палам. Ай канаттыг ўч чўрген палам. Ими партан полтырзын (ады ...). Санан чуртен полларым .... Сагыш аартап чўрерим. Озогим ўзеле перзе, кожо ла парый детим ими кайде ле чурин, палам? Канары паштандын, палам? Кайди полдын, кана парсын? Эльде чакшы чўрген учун, палам, Сени эль акильсалды, палам. Ньаман чурген ползан, палам, Игир де кельбес иди, палам. Калык кöдерди, палам. Калык сыктады, палам. Че, палам, калганчи эзен! Парчыннын ол турчыт, палам!

Чо, чо, дитё, чуу! Кормила, мучилась, дитё, когда растила, худела, дитё. Когда кормила, думала, чтоб ходил на свете. Думала, что будешь за мной ухаживать, лунными крыльями, летавший мой ребенок. Оказывается, сейчас уходишь ... (имя), думая, буду ходить ...(имя), буду горевать...(имя). Если бы душа моя прервалась, вместе бы ушла. Как теперь буду жить? Куда направился, дите? Что случилось? Куда уходишь? Среди народа был уважаемым, народ тебя и доставил. Если бы плохо жил на этом свете, то собака бы даже не пришла. Народ поднял тебя, народ оплакивает. Ладно, дите, последнее прощание. Прощай!

#### Анага сыгыт

Ак кайынтын този ириктеп партыр.
Кайраан аннам олпартыр.
Мен артканым ме пайы?
Ай калагай, ай анамай!
Артпазамчы алганым, ай, чажымай!
Калпазамчы, ай чажымай!
Ала парып пойымы!
Корпоземчи пу кунди!
Калазай!
Кайди шыдайин пу кунди.
Ай, калазай! Калазай! Калазай!
Калазай! Калазай! Калазай!

### Плач о матери

У белой березы, оказывается, сгнили корни.
Любимая мама умерла.
Какое богатство в том, что я остался?
Ой, горе! Ой, мама!
Не остался бы я, ай, плачу, ай!
Не остался бы, ай, плачу я!
Дальше буду нести себя!
Не видеть бы мне этот день!
Ай! О, горе! Горе! О, горе!

#### Апшыйга сыгыт

#### Плач о супруге

Ай-ай, кайраан кижим, кайраан апшыйым. Чадынды икеле чаткабыста, чадын неек уннаткан, аар ишти пойын иштен понзын. Неек ишти мага пертен пон. Ижентен кижи сен понзын. Чарык кунде чургенде, мендин партан сага сагыш кирбеди. Учпеске куйген от та чок.

Могыс та ползан, писти эрте артысалдын.

Сен эме мени таштийдин. По паларынла мени кеме артыссын? Эме кем мага полажар?

Кем мага тайак полор? Кем мага чедекчи полор? Кара косини ачып, По паларыны кöрзен, Сары козинле по ньагыскан Чаткан мени кöрзен! Иштеп чургенде, шый рак понзын,

Аннап чўргенде ўлештиг

поонзын.

Паларына килейтен ага поонзын, Мага кыйалын четпен апшыйам

понзын.

Чорыкка парчынды кемни узадын? Чорыктын ньанганды кемни кадарын?

Ай-ай, кайраан мен аргыжым. Кайраан мен кöрижим.

Име сен ош кижи туштабас. Менин учын артысал парсын?

Ой-ой, кайраан!

Ай-ай, любимый мой человек! Любимый мой муж! Жизнь вдвоем проживали. Казалась жизнь хорошей, жизнь казалась легкой! Тяжелую работу делал сам, а мне давал легкую работу. Работящим человеком ты был. Когда ходил под ярким солнцем, от меня уходить у тебя не было мысли.

Нет огня, чтоб не потухнуть. Хоть и был шустрым, но рано нас оставил. Теперь меня оставляешь.

Кому оставляешь меня с детьми? Кто теперь мне будет помогать? Кто будет мне опорой?

Кто будет моим поводырем? Открой черные глаза, посмотри на детей, на меня, оставшуюся одну,

посмотри!

Во время работы был ловким, на охоту, когда ходил, всегда делился.

О детях заботился,

мне не достался от тебя грех.

Кто пойдет в дорогу, кого буду провожать? Кого буду ждать с дороги? Ай-ай, любимый мой спутник по жизни.

Любимый мой друг.

Теперь такой человек, как ты,

не встретится.

Почему уходишь, меня оставив?

Ой-ой, любимый!

#### Карындашка сыгыт

Пир карындан шыккан, пир имчек имген, карындажым, Канары пардын? Чер сыртында кÿн четпеди ба? По турган Кудай чадын берген, анам-агам азыран. Чер-чалбакка чакшы öскебис, чакшы чÿргебис, Минин учын писти таштап парсын? Чер сыртында кардаш чок кайде чаттан? Ай-ай-ай! Кайраан кардашым карчи (ойто) айлан кельтен ползан чы. Карчи туркельзенчи.

#### Плач о брате

От одной матери родившийся, одну грудь сосавший, куда ушел, мой брат? Не хватило что ли на земле места? На небе солнца не хватило что ли? Бог дал жизнь, мать-отец вскормили. На широкой земле росли. За что, нас бросив, уходишь? Как буду жить без брата? Ай-ай-ай! Любимый брат, обратно вернулся бы, встал бы!

#### Палага сыгыт

Палам-палам-палам, мени кеме артысалдын, палам? Ай-ай-ай! Чер сыртына тöрен де, чарык кунде чургенде, чатпаста, миге чайалган? Ой-ой-ой! Чарык кӱнге чӱрбесте, миге торен пон, палам? Чер сыртына чатпаста, миге öскен пон, палам? Чер сыртына чурбин сен ольгенчи мен öльзем кайдар! Чер сыртына мен артканчи сен чатсан кайдар? Ай-ай-ай! Канары пардын, палам?

#### Плач о ребенке

Дитё, дитё, дитё! На кого ты меня оставил, дитё? Ай-ай-ай! Родившись на земле, под ярким солнцем, ходивший, если не жить, зачем родился? Ай-ай-ай! Под ярким солнцем, если не ходить, зачем родился, дитё? Если на земле не жить, зачем рос, дитё моё? Если на земле не ходить, зачем ты умер? Я бы умер (умерла)! Чем мне на земле остаться. ты бы жил, остался! Ай-ай-ай! Куда ушел моё дитё?

## Четинчи кунде

## На седьмой день

Кижи öльгенде, ÿгни-айылды кам Если умер человек, шаман окурива-

аластап камнапчыт. Айыл-ўгден ўзўтти ижиктен ырада сўрчит, черкадынзары ойто кирдирчит. По тушта мындыг сöc пар: ет дом, аил, прогоняет душу умершего под землю. Он произносит такие слова:

Кан каразы чайылтыр, бий каразы чалтаттыр. Чалан парган камчылыг, чочынба деп чалтатым. Узут чолы уч айраксаа партан, аспагачтыг ала кыр. Черден кара уттуг таш, анаа айлан, узет чолын саа! Эр ижикке оролбо, торт толыкка тирелбе. Кылганактыг тар ижикке шербельбе, аспактыг кыр черсаа, кара утуг таш саа айлан, ази чолы айры, анаа пар!

Черную кровь разгоняй, главной черноте угрожай. В степь, уходящий с бичом, чтобы не прятался, пугаю. Дорога душ в трех разделений, разлучений идет, в пеструю осиновую гору. От земли черной отверстие камень. Туда вернись – в дорогу духов. На дверях не путайся! В четырех углах не упирайся. На стеблях узкой двери не повисай. На осиновую гору, с черной дырой камень, вернись на дорогу разделений, туда иди!

Тегри ўн салыйзе, кўкек ўтийзе, пистин кижилер кара-сўгнин черине парчылар. Ол тушта кандыг ла агрыглар чуголчыт. Сыны аар кат кижилер кара-сÿге парбынчыт. Арыг ла кижилер карасўге парчыт. Азыкка тус ла ит албынчылар. Имненчин тушта иттиг тустыг аш чибинчилер, ара ичпинчилер, анарыла шургапсöнип пактажып чÿрбенчилер. Ачыгга тўшкен кижи паза ла парбынчит. Кара-сўгге парганда, кöп чоктанбас, агрынчин мезини тын айтпас. Кара-сўгде полганда, ме кöрген-уккан, тÿженгенини кöп лö чоктанбас. Кара-сўг ээлик. Карасўгнин ээзи кайсында кыс пала. Пирсинде öрöкöн полчыт. Карасўгнин черинде кижилерге узын

Если небо даст голос, кукушка прокукует, наши люди идут на источники. В это время любые болезни исчезают. Женщины в положении источники не посещают. Только больные люди могут идти. В пищу не добавляют соль и мясо. Во время болезни и, когда лечатся, мясное и соленое не едят, водку не пьют, попусту не веселятся, не хвастаются. Кто находится в трауре тоже не ходит к источнику. У источников много не разговаривают, громко не говорят о своей болезни. Что видел, что услышал у источника, что приснилось во сне много не говорят. Источник имеет хозяина. Иногда он выглядит, как молодая девушка или старушка. У источника иногда

курт чылап, кўскичек кандыг ла ан кöринтен полчыт. Анарды кöрген кижилер аны кўндўлепчит. Чалама такып, от кабысчыт, сўт, шай ўрўстеп, тагыл итип, шадыр тургысчыт. Пыштак, курут отыктан арчынла кожо отка öртепчилер (кўйдисчилер). Арткан азыкты пойлоры чипчилер. Кара сўгнин адыны адап, айлантыра черчайанды алгап, кара-сўгнин ээзинен алгыш сурапчылар. Кара-сўгнин ээзини пийде алгапчылар:

змея, мышка или другой зверь. Увидевшие люди, их благословляют. К дереву повязывают ленточки, разводят огонь, брызгают окропляют молоком, чаем. Сыром, курутом творогом, угощают огонь, вместе сжигают можжевельник. Остальную еду сами едят. Ставят шалаш. Обращаются к источнику по его названию, окружающую природу благословляют. Возвышая источник, объясняя причину своего прихода, у хозяина (хозяйки) источника просят для себя благословения:

видится людям длинный червь -

Тамныг, арыг кара-суйим, кир-торбакка пазылба! Айры путка алтатпа. Ак-айаста артаба! Таг серинден акчын суг сынырагын угылзын! Кара сугнин арыйына, ньаман кирлиг чукпазын! Кыр иденде кара-суг, эзеними пек итсин! Тамныг сугнин кучиле мен кутымы котерзен!

Вкусная, чистая родниковая вода, пусть грязь тебя не придавит, Не перешагивают тебя пусть! В жару не испарись! С вершины текущая вода, пусть слышится твой звон! К чистой родниковой воде, грязное, плохое пусть не пристанет! У подножья горы родниковая вода пусть мое здоровье укрепляет. Лечебная сила воды пусть мой дух поднимает! Глаза покрыла пелена, возможности нет видеть луну и солнце. Поклоняюсь и прошу благословения.

Кара-сўгни кўндўлеп, пойынын кельген керегини, агрыйины чок итсин деп, алгыш сурапчылар. Костин агрыйына мындыг алгыш:

Источнику, природе, делая окропление, благодарение только в душе говорят:

Кöзиме кöже тарты,

Солнце-луну видеть, текущую реку

корини чок шил туты, айны-кунни корбин пардым, алгыш сурап пажыртым.

переходить, переваливать горные перевалы нужно здоровье. Благополучное хождение прошу! Еду пробуйте мою, с благопожеланием прошу: спокойную жизнь дайте.

Кара-сўгнин ээзине, чер-чайанга чачылга итип, алгыжыны ичинде (кöксинде) айтчылар. Шыпыштанып, алгыш айтчылар:

Дух родника далеко не уходит, говорят. Когда говорим благопожелания, он слышит. Если вылечиваешься от болезни, от духа родника дается сила и поверхность воды начинает колыхаться. Люди, пришедшие к роднику, моются, поклоняются хозяину родника и природе, отдыхают. Когда возвращаются домой, тоже возвышенно благословляют:

Айны-кўнни кöрерге, агын сўгни кечерге, ажыг кырны ажарга, алдында кöзим керек, абыр чорык сурантым! Ажымы тамнап кöрзер, алгап-улгап сурантым, абыр чатын четирлер!

Поклон, родниковая вода!
Пусть мои голова, глаза не болят!
Поклон богу!
Благословление пусть достанется!
Сила чистая, не замарайся,
не вытоптайся ногами,
ясной, чистой будь!
Детям и внукам спокойствие дай!
Мне самому спокойствие дай!
Когда вернусь, воде ленточку
привяжу, благодарение
от души скажу!

Кара-сўгнин ээзи ыраак чериннен парбынчит деп айтчылар. Алканып айтканда, ол укчыт. Агрыгдан чазылтан полза, карасўгнин ээзи сўйине кўч перип кыймыктатчыт. Кара-сўге кельген кижилер чунунып,пажырып, чийинип, чер-чайанды кара-сўгнин ээзине пажырчылар. Ўгзьары ньанарда, паза ла алгыштап, кўндўлеп ньанчылар:

Паш ползын, кара-сÿг! Пажым, кöзим чазылзын! Паш ползын, Кудайым!
Пир алгышым четкалзын!
Арыг пойын кирленбе,
айры путка тепсетпе!
Ак-айаста арыг чат,
кöк-айаста шебер чат!
Пала-паркага абыр пер!
Алык пойыма абыр пер.
Айлан кельзем,
суйиме чалама алгап тагарым,
алгыш ичимден айдарым!

### Чол-чорыктын ньаннары

Чолга шыккан кижини пайаназы кутип корчит. Чолла парканда, аны чер-суг ээзи корчит. Ан учын кижи айры суг кечсе, таг ашса, анан ээлерине чачылга, чалама тагып, алгыш айтчылар. Чаламаны ак, сары, кок постен итчилер. Тугразы тен, узыны тен теген такчылар, ульбектибе шыйа ебес. Чалама 46 см постен полза, керек ындыг ла ньамычадын келишпес. Чалама чок ползо, аттын чалазындан чула тартып, чачыны таксалчылар.

Алдынза чолда шаптыг чок, кийнинде чолда тöнзек чок, Чолыбыс ырыстых ползын! Тöрен чер алгыш перзин! Алтын чöрчин чолыбыс! Алтын чолым, айым-кÿним, тöрен черим, Кудайым, алгыш-абырды перлер! Алтап паскан тöрен черим, сускап ичкен кара-сÿйим, чалама паглап такчыдым! Агын сÿглер полгонда, тайыс кечиг ол перзин!

### Обычаи в пути человека

Вышедшего в путь человека, охраняет его дух-хранитель. Также его в дороге охраняет дух земли, дух воды. Поэтому, когда человек переходит реку, переваливает гору, духам делает окропление, повязывает ленточки, говорит благопожелания. Ленты белые, желтые и синие цветом, в длину ровные, в ширину ровные, только из нового материала. Просто вяжут, не на узел. Если нет ленты, то берут волос из гривы лошади и повязывают на дерево.

Впереди дорога без происшествий, позади дорога без бугров. Пусть дорога будет счастливой! Пусть родная земля даст благословение! Золотая наша дорога, мои луна, солнце, родная земля, мой Бог, благословение, спокойствие дайте! Родная земля, где живу, родниковая вода, которую пью, привязываю ленточку! Если текущие реки встретятся,

Эс таглар полгондо, чабыс ажыг ол перзин! Ак ньанды ундынбын ла ак сагышту чўректер. Ачык чолдан тогра паспын, тўсине чолла пасактар. Элиг чыштын аккан сўг, ак сагыштыг айры сўг, пир кыйалын писке четпеди, Сўйине кижи тўшпеди, Мен сага ижентим, Чакшы кечип шыкпарын!

то дайте мелкий переход. Если встретятся высокие горы, то дайте низкий перевал! Не забывая светлую веру, с ясными мыслями будем ходить. С открытой дороги не сворачивая, прямо будем ходить. С духовного леса, вытекающая река, дана людям с ясными мыслями. Нам не достался ни один грех, в твоей воде никто не утонул. Я на тебя надеюсь, благополучно переберусь на другой берег.

Ньан кыр ажарда, ажыг кырды адапчылар:

Когда переваливают через высокую гору, то ее благословляют:

Алакан сынныг ажыг-кыр, Эдегини ажып партым, он кулагынла угал, он кöзинле кöркал, ажыйыны чабыс тут, сÿини тайыс тут. Ак палыгыны чипкелип, ньагыны тартып олтарзан, ак сÿйини сÿт ош тамнап олтарзан. Ана полып эркелеп чöр, ага полып азырап чöр.

Как ладонь, перевал-гора, на подножье твое прихожу. Услышь правым ухом, правым глазом увидь, перевал сделай низким, реку сделай мелкой. Белую рыбу, поедая, щёки свои втяну. Чистую воду твою, как молоко, пробуя, сижу. Как мама, приласкай,

как отец, накорми!

Ньаан талай кечкенде, ньаан тайга ашканда, чалама чок ползо, апач, ак акча чачып алканчыт. Сары сай акча чачарга, чарабас.

Переплывая большую реку (мы говорим море), переходя большую тайгу, если нет ленточки, то на положенном месте оставляют белые монеты. Желтые монеты не подходят.

Ээниг-Бийнин чаратыла, торго кўгнек чайылчит. Ээниг-Бийнин палыкыла, сўттин тамы тамналчыт.

На берегу широкой реки Бии шелковое платье развевается. Рыба широкой реки Бии напоминает вкус молока.

#### Кочкенде ньан

## Пистин кижилер кöчкенде, тöрен черинен алгыш-абыр суранчит. Уйини-чуртыны, мал-ажыны ўрўстеп, арткалчын ўйине айтчылар:

От-очогым онбын чатсын, таш очогым талалбазын, талган-кулим чачылбазын, тирилген чуртым небирелбезин. Курен чустиг кус кельзе, куллиг отымы капызарым.

#### Ак малды ўрўстеп айтканы

Ташка шыксан, тандалайды таап чи, талбак кулагыны сербейтип, таныбас ўўрлиг мал пол. Поро чалбак кучка полып, мёриге пербин, айдап чўр! Ак чалбак кучка полып, Абайга каптырбын, айдап чўр! Чайлапчын черде от капысал ўгнин ичинде арчынла аластап, тоглакка токылтатып айтчылар: Алас-алас, оп-куруй! ўглерибистин ичи артал! Куруй, куруй, оп-куруй! Кудайымнан алгыш пер!

## Чер ээзи – чернин тыныжы, Чер-Ана

Чернин тыныжы тегринин ўнинен пурун кўн алдынза ползо, чылыг полор. Мал-аш тойа турар,

#### Обычай во время переезда, кочевки

Когда переезжали на новое место, наши люди у родной земли просили благополучие дому, скоту. Оставляя аил до осени, окропляя его, говорили:

Пусть очаг не выцветет, каменный очаг пусть не сломается, зола в очаге не раскидается, аил мой не развалится. С коричневым лицом осень наступит, тогда разожгу золотой огонь!

#### Скоту благопожелания

Если на гору залезешь, то найди тандалай-цветок, питайся им. Широкое ухо подняв, узнаваемым скотом будь. Серым козлом-вожаком став, веди стадо, не отдавай волку. Белым козлом-вожаком став, веди стадо, не отдавай медведю. На джайлау, окуривая летний аил можжевельником, стучат по стене, приговаривая: Алас, алас, оп-куруй, Аил мой, очищайся! Куруй, куруй, оп-куруй, Всевышний, дай благословение!

### Дух земли, дыхание земли, Мать-Земля

Если дыхание земли на пять дней раньше будет, чем гром на небе, то будет тепло. Скот будет сы-

кузук чакшы пўтер, чачкан аш чакшы öзер, арба кöп полор, парчын аш чакшы öзер. Чернин тыныжы ўн шыгарза, аалында калык сўт ўрўстеп, сарчик, пыштак, талган, кöчö, мўн ташкары чачканар. Ижикке чачпас.

## Кайракан ўн шыгарза

Тегриде ўн шыкса, «Кру, кру» деп, *озере ле ўндежер керек. Тебирден* иткен кондыраны шабарга керек, сўт ўрўстеп чачар керек. Алгыш айтчылар. Ньаан кижилер алгапчылар. Тегри ўн шыгарганда, агрык кижи чазылчыт. Кандыг ла, тириг ле тынныг мелер агрыгдын чазылчат. Кўн ажып ньандан ўн шыкса, тебир кондыракты кыныратып, ара чачылар. Ташкары айны-кунни ньаннап, пойынын черге ара, шеген ньаннап чачылар, отка арчын салчылар. Тегриде чер тыныжынан ўн пурун шыганда, ол тын ла чакшы ебес. Чут полор, сок полор. Оленге, агачтарга сок шабкелип, кыска öзер. Часкыда тегри ўн шыгарза, арчынды ньаан айакка салала, айлантыра ўгни, малнын турчын черини куйдиралып пас чўрип, алгыш сёс айтчылар:

Ак малым абыр турзын. Агрыглар ырада ползын, тограта черге айланзын.

Тегри катап кўгрезе, ўгнин тöрньанзары сўт ўрўстеп, алгыш сöс айтчылар.

тым, урожай кедрового ореха будет хорошим. Когда дыхание земли издавало голос, то народ проводил на улице жертвоприношение: окропляли молоком, опрыскивали бульоном (кöчö), раскидывали сыр, талкан, масло.

#### Если голос издавал Всевышний

Если прогремит первый гром, то надо друг перед другом встать и издавать звуки «кру-кру», бить в железный колокол. Брызгая молоко, старейшины говорят слова благопожеланий. Когда небо подает голос, больные люди поправляются, выздоравливают. Если гром гремит на закате солнца, звенят в железный колокол, брызгают водку. Луну-солнце, родную землю благословляя, соблюдая родную веру, брызгают шеген, в огонь кладут можжевельник. Если раньше дыхания земли прогремит гром, это не очень хорошая примета. Будут дожди, холода. На травы, деревья ударят заморозки. Если весной небо издаст звук, то в большую чашу кладут можжевельник и окуривают дом, обходя кругом загон, где стоит скот, говорят благопожелания:

Пусть скот стоит спокойно, болезни уходят в другие места.

Если снова прогремит гром, то брызгают молоко на почетное место в доме и говорят благопожелания лошадям, овцам, коровам.

# Чалкы малга, койга, ичкиге, никке алгыштар

Кру, кру! Чылкы ат, кулун, чабаа ползын, кыл куйруктары чабаа ползын, чўгўрик мал öccuн!

Ийде ок койга алгыш айтчылар:

Про-о-о, про-о-о! Кой, кураан малыбыс абыр öссин!

Ийде ок никке алгыш:

О-о, о-о! Ник öссин, сарчиг, пыштак, сÿт перзин!» Ийде ок ичкиге алгыш сöстер: Чы, чу – чы, чу! Ичке углап öссин, ак пойы абыр öссин!

Куруг, куйгек туш четкенде, чачкан ашка серткич табыл ашты уретип чипчит. Пистин кижилер ньаан палыктын пажыны шыныйан, кыранын кыйында копсалчыт.

#### Салгын кычырганда

Салгын ээлиг. Кеп-чокта ол — чаш кыс ибезе каран куртыйач кижи. Сары шырайлыг, ындыг ок сары онниг кийимниг. Теген ле салгыннын ээзини кычырбынчылар. Корган арбанын кыбышыны артанда, салгын кычырчылар. Полашсын деп сурапчылар. Алгыш сос айтып, сынырчылар:

### Благопожелания лошадям, овцам, коровам

Кру-кру, коням, жеребятам! Пусть жеребята шустрые, быстрые растут! Про-о-о, про-о-о, овцы, ягнята! Пусть ягнята спокойно растут! О-о, о-о, коровы пусть умножатся! Молоко, масло, творог, сыр дадут! Чы-чу, чы-чу-чу, пусть козы, увеличиваясь, растут.

Если наступит засуха, когда все выгорает, когда на посеянную пшеницу нападет вредитель и поедает ее, наши люди ловили большую рыбу, ее сырую голову закапывали на краю посеянного поля.

#### Когда звали ветер

В преданиях народа ветер имеет свой дух. Дух ветра выглядит, как молодая или старая женщина с белым или желтым лицом и таго же цвета одеждой. Просто так хозяйку ветра не зовут. Когда жарят ячмень, тогда зовут ветер, чтобы очистить ячмень от шелухи. Свистят с благопожеланием:

Тоос айылды тоолырада пер, киис айылды килдиреде пер! Салгын коо, коолат пер! Салгын коо, коолат пер! Кыбышыны ўчертир! Салгын коолат! Салгын коолат! Алтын шыракты арта! Эме ок салгын ойлап кель! Кыбышты ўчиртир! Шыракты артап пер! Кӱлдӱреде ойнап кель! Кўнўреде кайлап кель! Эбир-табыр ўчип кель! Эльбиреде ўчип кель! Салгын, кель! Салгын, кель! Салгын, кир!

## Чылгайак тушта паларга алгыш

Абыр, абыр, паларым! Кандык, саргай ток чийиш, чакшы тойо чийинер! Кӱкӱрт, чалгын тушкелкке, саргай, кандык казып, санаа четкенчи иштейербис. Кöп чакайактар чайылза, кандык, калба казарбыс. Кышка пелетеп алала, келер чылда Чылгайакты чылыг чакшы тутарбыс! Час, кель! Чылыг, кель! Чыл öтсин! Ньанмыр чаг! Кар кайыл! Чер иризин, Арыш öссин! Кок тегри ўткурзин! Кандык öссин, кукек öтсин! Чер-чайан чажар чаранзын!

Подуй в дом, подуй в войлочный аил, постучи! Ветер, коо, подуй! Ветер дуй, подуй! Шелуху унеси! Ветер, дуй! Ветер, дуй! Очисти золотой талкан! Сейчас же, играя, приди! Резкий ветер, быстро прилети! Шелуху унеси! Жареный ячмень очисти! С шумом играя, приди! Погремев, играя, приди! Переворачивая, прилетай! Растормошив, прилетай! Ветер дуй! Ветер приди!

# Благословение детей в праздник Чылгайак

Благополучие моим детям! Кандык, сарана – сытная еда, досыта ешьте. Пока нет грома с молнией, пока желание есть будем копать. Когда много цветов зацветут, кандык, калбу будем копать, На зиму приготовим. В наступающий год тепло, хорошо, с радостью будем праздновать Чылгаяк! Весна приди! Весна приди! Пусть год проходит! Пусть дождь идет! Пусть снег тает! Пусть земля оттает! Рожь пусть растет! Синее небо пусть становится ярче! Кандык растет пусть! Кукушка пусть кукует! Природа пусть зеленеет, хорошеет!

Олак ла кысычакты каран алгыпчыт:

Паш болзын, паларым! Абыл, абал, абыл! Аш-чийштын пашчызы! Алтын чайыл чакайактыг, чер сыртына öрлеп öскен. Ачананын öйи тушта калыктын тыныны алаан тамныг, ток курсак. Абыл, абал, абыл!

Ат пажыны тамнап туртым, алгыш сöсти айтын. Кызыл öткир кандык! Кыр черден кызар кÿйип öс!

Ак черден ак чалбыштап пўткал! Калык казып тойынзын, алгап, чалыш ал турзын. Чаш öсчинер чажананбын кассын.

Кастык курч, сынбас ползын. Касчын путы чаза паспазын, капчыгы толо ползын. Теген чурип аспазын,

табыштырып, кап чыгыл толзын. Кайнатканда, тамныг чийиш, каран-тижен тамнап чурзин. Öлöм-сöлöм, паларым! Эзенде мындын ньаан öстер. Агрыг, полбас чок полып

Агрыг, полбас чок полып, кеен ле чакшы ойналар. Пага сидиги кöлге сеп, ананын кызы эльге сеп, аганын углы калыкка сеп. Аткыр-мöкö оол ползын, аткан огы черге тушпес, илик адып чаза полпасын.

Эльге-чонга айтырбазын! Артынчагы ан ползын, канчагазы канныг чўрзин. Калык-чонга пакка кирзин!

Старейшина благословляет мальчика и девочку:

Поклон вам, мои дети! Абыл, абыл, абыл!

Золотым, цветущим цветком

на земле растущие!

В голодное время народ спасшая,

вкусная еда, Абыл, абыл, абыл!

Пробую голову коня,

говорю слова благопожеланий.

Ярко красный кандык!

На горе красным костром горя,

расти!

В открытой земле свободно

раскачиваясь, расти!

Пусть народ, копая, наедается, благословляя приветливо!

Растущие молодые пусть не ленят-

ся, копают.

Копарулька пусть не ломается,

шустрым будет.

Копающий пусть мимо

не наступит,

торба пусть будет полной. Попусту не заблуждались,

находили,

мешок пусть наполнится!

Сваренное пусть будет сладким.

Старые люди пусть пробуют на вкус. Благополучия, мои дети!

Еще больше растите,

немощи, болезни пусть не будет.

Хорошо, добро играйте.

Моча лягушки – для озера польза, дочь матери – для народа польза. Сын отца – для народа польза, пусть будет сильным, мощным. Стреляная пуля земли не коснется, стреляя в косулю, не промахнется.

Пусть народ не осудит! Нагруженное пусть будет зверь, капканы пусть в крови будут, пусть в народе будет в почете.

# Кысты кайда катартан, сарынла ньандыртан

Ачык черде тулькуни адарга кельзень, кайраным! Актыг созти айдыйын – ай алдында шыгарым. Кара сўгде камдуны адарга кельзень, кайрааным. Пайлыг сости айдыйын, кўн алдында шыгарым. Ижигимнин алды таш шогым, арийле очан чуркорлер. Анам-агам сизекей, арийден очан парлар. Угнин тори таш шогым, арийле очан чуркорлер. Анам-агам сизекей, арийле очан парлар.

## Кудаайлаш чўргенде

Кудаайлажарга кельгенер пир айакка сўт уртан, арчынныг, ньымак табар пос алкельчит. Аназына сўттиг айак тамнатчылар. Поны имчектин айагы деп айтчылар. Келин полтон кыс чоп перзе, олнын аназы имчектин каргыш итчит: «Имчектин айагыны ньандыртым» деп алгыпчыт. Кыстын аназы кысыны оске чуртка, оске чатынга перерде, анарга ньаман сананбазын, каныкпазын деп, ики имчегини

## Где ждать девушку, с песней провожать

В открытом месте лисицу застрелить приходи, милый. Добрые слова скажу, перед луной выйду. В черной воде выдру застрелить приходи, милый. Добрые слова скажу, перед восходом солнца выйду. Двери мои завалены камнями. Медленно, тихо, смотря, ходи. Мама-папа чуткие, медленно, тихо ходите, смотря. В доме почетное место завалено камнями, тихо, осторожно, смотря, ходите. Родители мои чуткие, тихо, осторожно ходите.

#### Когда сватаются

Пришедшие свататься, приносят в чашке молоко, можжевельник, моток материи. Матери подают чашку с молоком. Это называется грудная чаша. Если невеста дает согласие, то ее мать говорит: «грудную чашу возвращаю» и говорит благопожелание. Мать девушки, отдавая свою дочь в другую семью, в другой дом не сердится. Матери девушки, грудным молоком кормившей, дают молочный скот. Если такого скота нет, то

имискен, ак сўтини имискен имчек каргыш идип, кыстын аназына сўттиг мал перчит. Ник, ат чокта пир тулкунин терези порук италарга перчит. Кыстын аназы алпасым пергенин дeп айтпынчыт. Азыран кыстын учын аназы имчектин каргышын алчыт. Ньымак пости ньаа чурт тударга, паларнын ырызы. Аны ўгнын тöр ньанда ильчилер. Сарынчы кижилер кыстын анаагазына кудаайлап сарнапчыт:

коня или шкурку лисицы для шапки дают. Мать девушки не говорит, что не будет брать. За то, что выкормила дочь, берет калым в виде материи. Ее вешают на почетное место. Сватаясь, для родителей девушки поют:

Кызыл кырнын кырынан кыйгылыг тушти чоп сурап. Кызыл айак кыймыктап, кудаайлар тушти чоп сурап.

спустилось, согласия спрашивая. Тронутая красная чаша. Сваты пришли, согласия спрашивая.

С края красной горы с громким

Кара тагнын кырынан кыйгылыг тушти чоп сурап. Кара айак кыймыктап, кудаайлар тушти чурт сурап.

С края черной горы с громким спустилось, согласия прося. Черная чаша шевелясь, сваты пришли дом прося.

Тили курчтар кудаайлаж айт-чылар:

Шустрые на язык, сватаясь, говорят:

Кичендин пери кудаай полып, ики тапылтыр кудаай полпар. Пай учырыш тöрööн полып, паза катап кудаай полпар. Кырык агачты пириктирзе, ўг полпарар. Тöрт кижилер чöптешсе, кудаай полтан. Ики ташты чакташтырза, очок полор. Ики пала пирге ползо, чурт полор. Пурунадын ийде деп, име тушта ийде деп, име пойыбыс ньан тутыбыс.

Со вчерашнего сватами стали, двое нашлись, сватами стали. Дорогая встреча сделала родными, Снова стали сватами. Сорок деревьев соединив в одно, дом построим. Четвером согласившись, станем сватами. Два камня соединим, станет очаг. Два дите, если соединим, станет семья. С давних времен так и теперь так. И теперь мы соблюдаем

Ики оскус пирге полып, пойларыбые туштабые. Ики колды эптеп тудып, ими снерге четибис. Пеличекте пеш кайын, пешилези тен öсти. Пеш чаштыгда чокташсалып, алыжарга келишти. Оскусти кодерген снер, пежикти чайкан снер кырнын ээзи чолнын чери. Кыс пала – чонын палазы. Азырапчынды азыраан, артканы писле турчыт. Пайлап чурген пойыбыс, уннап чурген пойыбыс, адап кельген ажыгыбыс, айдап кельген ўйибис.

этот обычай. Две сироты одно стали и мы встретились. Две руки дружно держа, к вам пришли. На вершине пригорка пять берез выросли ровно. В пять лет договорившись, посвататься получилось. Сироту вы подняли, колыбель вы качали. Дух горы, земли, дороги девочка дитё, дитё народа. Кормили кормящегося, оставшаяся с нами стоит.

Пажы кырлыг тайгага мал кыштаткан пис эбей. Оны албан кудаайнын пала алышкан пис эбей.

Восхвалявшие мы ходили, знавшие мы ходили, называвшие перевалы пришли в гости, в дом пришли.

Салгын шаппас кырларга кой кыштаткан пис эбей. Кылыгыны уннабан тöрöнерден кыс алышкан пис эбей.

Тайга с вершинами гор, скот в зиму кормившие мы. Не понявшего свата, мы дите брали.

Кўнзьары салган орыным кўн уннап ок кöринзин. Кўндўлеп урган чийижим аштын тамныг ичилзин.

В безветренных горах держали овец мы зимой. Не знавшие характера родных, девушку, бравшие мы.

Калыкка салган орыным алтын сўрлиг кöринзин. Анда урган ачуг аш алама тамныг ичилзин.

В солнечную сторону, поставленная скамья, пусть видится солнечно. С уважением налитая еда, пусть сладким будет для питья.

Тогыс айры малынан себизин перген кудаайым.

Для народа, поставленная скамья, пусть золотым блеском видится.

Тогыс айры шанлыгдан палазыны перген кудаайым.

Алты айгырлыг малынан артыгыны перген кудаайым. Алты айры шанлыг палазыны перген кудаайым.

Кырлан чернин öленни кер атым отазын. Колымда чÿгчейимди кудаайым тамназын. Тепшиде итибисти тöреенер чийе керектер.

Ойым черде öленни кой отыйа керек. Колымда чўгчейими кудаайым ортап ич кöрзин.

Арткан черден öленди ат отыйа керек пон. Алаканда чÿгчейди агазы ортап ич кöрзин.

Агачтын ойган чўгчейим алтын сўрлиг кöринзин. Алып акельген пу ажым аламыр-тамныг тамналзын.

Чуректен ойган чугчейим шолбан чарып коринзин. Чугчейимде арачам аламыр-тамныг тамналзын.

Тöрт кулактыг тепшиге ит салдыбыс, чийинзер. Кырык артык чакайактын аштын урдыбыс, тамназар.

Ак кулактыг тепшиге

Там налитая горькая еда, как ягода, сладкая выпивается.

С девяти ветвей скотины Бог дал самую жирную. С девяти ветвей звонких Бог дал дите.

С шести ветвей скотины лишнюю дал Бог. Шесть ветвей звонкое дите дал Бог.

Гористой земли траву гнедой конь мой пусть ест. В руке моей чаша пусть пробует Бог.

В чаше мясо пусть едят родня. В клочках земли, растущая трава, пусть овцы едят. В руке моей чаша, пусть Бог, глотая, пьет.

В оставшейся земле конь должен есть. На ладони чаша, отец пусть пьет.

Из дерева, сделанная чаша, пусть с золотым блеском видится. Принесенная еда, полезным, вкусным пусть будет.

Из кедра, сделанная чаша, как звездным блеском видится. В чаше молочная водка, пусть сладким вкусом будет.

В четвероухую чашу положили мясо, съещьте.

ит салгабыс, чийинзер. Алтан чараш чакайактан ашты ургабыс, чийинзер. Сорока больше цветков еду наливали, пробуйте.

Белоухая чаша с мясом, съешьте. Шестьдесят красивых цветков Еду наливали, съешьте.

Кудаайлар акельген чöжöни «садалар» керек. Ол ньаннын сарыны пар:

Принесенное сватами добро, надо «выкупить». На это есть песни:

Алкылап чыгган чöжелер алтын сÿрлиг кöринзин. Айылдап тÿшкен тöреенер ай чорчын ош кöринзин. Кÿргÿреп тÿшкен тöреенер кÿн чарчын ош кöринзин.

Благословляя, собранные вещи, золотым блеском видятся. В гости пришедшая родня, пусть, как луна, светится.

Жертвенно собранное добро Серебряным блеском пусть видится. С громом, пришедшая родня, Как солнце, пусть видится.

Кыска тöренери мултык, ньымак келем частык, тöжек, кыс кийими, пöрÿк, ödöк, айак-казан перчит. Ойак-казан парчын сарынга кирген:

Девушке родственники дают ружье, тканый материал, постель, одежду, обувь, посуду. Все это вручается под сопровождение песни:

Алты ўйелиг чöженде алтын карчыгын пек турзын. Ай ижигтиг ўйине калык чыгылып сöнзин, ойнозын.

Шестислойное добро в золотом сундуке крепко пусть стоит. Лунной двери пусть народ собирается, радостно играя.

Кÿреелей турган чöжене кÿмÿш карчыгын пек турзын. Кÿн ижигтиг чуртына тöреенер чыгылып сöйиштиг ойназын (чыргазын).

Жертвенно стоящее добро, серебряный сундук крепко стоит. С солнечной дверью дом Пусть родня, собираясь, радостно играет.

#### Той

#### Свадьба

Септиг кельген кижилерге ижик-ке киргелекке, сутти тамнадып,

Пришедших людей около двери молоком, чегенем угощают. Новый

шеген урчылар. Ньа чурттын ичини чункелип пелетепчилер. Ими келинге кöжеге парчылар. Кöжени ак торкодон кöктönчилер. Кöжени тöрт толынан кыймат торко учыктан кöрлеп, чачактар итип, ага чаба тикчилер. Кöжени элбиреп турчын кеен кайынга тагчылар. Чажыл кабактыг кайынды олнын чееннери парып талапалып кезалып акельчит. Олла ла кыстын чееннери икилези кöжени ики ньанынан чайа тутала шыкса, кысты ики ченизи ики ньанынан колтуктап, кöжени шыга пасса, тöреентуганнары, кыска кельген келилер, сарынчылар сарын паштапчылар. Ики катаптан сарынды шöйö пурунла тöрен черини пактап сарнапчылар, ан сонда кöженин кереенде:

дом готовят. Потом идут за покрывалом для невесты. Покрывало делают из белого шёлка. Из шелковых нитей делают кисти и пришивают к покрывалу. Племянники жениха срезают две большие ветки березы. Это покрывало с двух сторон привязывают к веткам березы. Племянники жениха и невесты, расправив покрывало, берут его под мышку. При выходе из дома, пришедшие невестки протяжно поют. Хвалят родную землю, потом о покрывале (шторе) протяжно, повторяя, по два раза, поют:

Сабат толган кöк ÿрÿс, сабат толган кöк ÿрÿс кöк мöнкÿдööн шöйилзин, кöк мöнкÿдööн шöйилзин.

Кöктеп иткен кöжеени, кöктеп иткен кöжеени ўгнин ичини чўмдезин, ўгнин ичини чўмдезин. Посуда, наполненная до краев, пусть протянется далеко. Вышитое покрывало, пусть украсит внутрь дома.

Со светлого вышедшая, белая береза, от основания ветвистая. Белое, шелковое покрывало с давних времен благословенное.

С синего, вышедшая, белая береза вся сама (творить, украшать) ветвистая.
Синее покрывало многим людям – игра веселая.

\* \* \*

Актан шыккан ак кайын

\* \* \*

Белое шелковое покрывало

тööзинен öpö салалыг. Ак ла торко кöжее алдынан пери алгыштыг.

Кöктен шыккан ак кайын кöдере пойы салалыг. Кöк ле торко кöжее кöп калыкка чыргалыг.

Ак ла торко кöжее чер-чайанга чайылзын. Ньаа ла ÿгнин паларнын пежикке пала чайканзын.

\* \* \*

Кабактары чайылган чалалыг кöжее сÿрÿлзин. Чатчын ÿйини чыргаан чаш паларнын чаражы.

Элбирепчин кайынны ээнин кöжее сÿрлезин. Эльди-чонды чыргаткан ики паланын чаражы.

\* \* \*

Айга тиккен кöжеем ай шыгар алдына чарызын. Алкап перген ардабыс алкан чажына кут ползын.

Кÿнге тиккен кöжеем кÿн шыгар ньанына чайылзын. Кöрип перген ардабыс тÿшкен чуртына эш ползын.

\* \* \*

Айга четкен кöжеем Ай шыгар ньанда чабылзын. пусть землю покрывает. Пусть у ребят в новом доме в колыбели дитё покачивается.

Распустившиеся листья с кистями покрывало бороздится. В обжитом веселом доме — молодые красивые дети.

На колыхавшейся березе пусть блестит покрывало. Эти двое красивые веселили, радовали народ.

\* \* \*

Месяц шитое покрывало, пусть на восходе луны светится. Благословение дававшие, благословенная жизнь пусть будет счастливой.

Днем шитое покрывало, пусть стелется на стороне восхода солнца. Смотря дававшие, попавшие в семью пусть будут парой.

\* \* \*

До дома дошедшее покрывало, до восхода луны пусть покроет. Благословляя, давшие пару, остановившейся семье пусть будет счастье.

До солнца дошедшее покрывало, пусть от восхода солнца стелется. Видя, давшие пару, пришедшие в семью счастье даст.

\* \* \*

Береза с зелеными листьями в доме стоять должна.

Алкап перген ардабыс тушкен чуртына кут ползын.

Кÿнге четкен кöжеем кÿн шыгар ньанынан чайылзын. Кöрип перген ардабыс парган чуртына кут ползын.

\* \* \*

Чажыл кабактын чаш кайын ÿге туртан керектиг. Алты келем кöжеем айланып киртен керектиг.

Кöбöн кабактын кöк кайын ÿге туртан керектиг. Тöрт келемниг кöжеем ильбирип туртан керектиг.

\* \* \*

Тарат-тарка кöжеге тарал тÿжер керектиг, Чатар келген чаш келин айлан кирер керектиг.

Керей-тарка кöжеге кере тÿжер керектиг. Эльден келген чаш келин ильбирип киртен керектиг.

Шесть мотков покрывало, поворачиваясь, надо заходить.

С синими листьями береза должна (как вата) стоять дома. Четыре мотка покрывало, колыхаясь, должно стоять.

\* \* \*

На расправленное покрывало кедровка должна сесть, опуститься. Пришедшая жить, молодая невеста, оборачиваясь, должна заходить.

Плотное покрывало, зашедший, остаться должен. От народа, пришедшая невеста, вывернув, должна зайти.

Невесту с песней приводят к новому дому, поворачивая к солнцу. Три раза поворачивая, вводят в дом и усаживают в кресло. С девушки снимают платок, расчесывают волосы и заплетают две косы. Два племянника с двух сторон стоят. Снохи, вокруг встав, поют песни:

На плечах волосы расчесать надо, Пятикосные волосы расчесать надо. На спине (плече) шесть кос, волосы убрать надо. На шесть кос, заплетенные волосы, расчесать надо бы.

Ньаа келинди сарынла парчылары ньаа чуртсары келеле, ўч катап кўн ньанзары паштанып айланВолосы девушки из одной косы заплетают в две косы. Концы (на плече) связывают. Назначенный тырала, айылга кирдирчит. Пелен орынга олтастырчит. Паланын шўгрегин (шанкызын?) чечип, кечегизин (чўрмечини?) тарап, ики ченнери ики ньанынан турып, öске келиндер анарды айлантыра туралып, сарын сарнапчылар:

человек косы с груди перекладывает на спину. Потом кто-нибудь из родни открывает покрывало (шторы) вереском или бичом, говоря благословение:

Пелиндеги пеш шанкы, чечсаларга керектиг. Пештен ÿрген чÿрмечин тарап салар керектиг.

Со светлоголовым ребенком будь, с желторогим скотом будь. На переднем подоле пусть дите идет, на заднем подоле пусть скот идет!

Аркандагы алты шанкы, алсаларга керектиг. Алтыдан ўрген чўрмечин тарап саларга керектиг. Каменный очаг пусть будет крепким, зола талканная будет всегда горячим! В загоне пусть будет полно скота, за пазухой пусть будет полно детей! Почитай старших, молодых почитай. Заходящих приглашай с радостью, уходящих с радостью провожай! Впереди меня не ходи, по имени меня не называй. Народ угощай, береги свою семью.

Кыстын чачыны ики чурмечке урип, учтарыны такый келип тужинзары кайинтап чит кижи учазынзары салыйчыт. Ан сонда торендернин кижизи кожени камчыла, арчынла пир ибезе мултыктын кындагыла ачара керек алгыш айдып:

Когда девушка приходит в дом жениха, в огонь наливают масло или жир из приготовленной пиалы, обвернутой чистым полотенцем. Если пламя поднимется высоко, то говорят, что это к счастью и хорошей семейной жизни. Потом говорят слова благопожеланий. В доме главное — огонь. Поэтому пришедшая в новый дом девушка почитает огонь. Старший говорит Матери-Огню благопожелания:

Сары паштыг палалыг пол, сары айгырлыг маллыг пол! Алдында идегине пала пассын, кийнинде идегине мал пассын! Таш очогын пек ползын, талган-кулин изиг ползын! Шуланда мал тола ползын, койнында тола пала ползын! Ньаанды ньаан те, Чашты чаш те! Киргенди кийдире кундуле, шыкканды шыгара кундуле! Алдыма паспа, адымы адаба. Калыкты шайлат, айыл-чуртыны шебер тут!

Кыс олнын ўйине келгенде, отка ўс ибезе сарчиг урчит. От эс чалбыштат кўйзе, чурт ырыстыг, чакшы чаттыныг полтан кöртисчит. Ан сонда алгыштар айтчыт от чуртын ньааны. Ан учын кыс ньаа чуртка кожылып, От-Аназыны кўндўлепчит. От-Анага алгышты ньаан кижи айтчыт:

Отанган оды чооктыг ползын, олтарган пойы абыр ползын. Алтын очак тайкылбазын, аскан казаны чайкалбазын! Ээлгелиг чурт тутсын, керектиг мал азыразын. Айдап чўрчини мал ползын, азырап чўрчини пала ползын. Айныкка кельдер. Ырыс ползын. Таш очок тайкылбазын, талган-кўли чачылбазын (тоспарбазын). Айткан сöзиме алгыш ползын! Чурт тутчын паларга алгыш: Таш очогы тайкылбазын,

Растапливаемый огонь пусть будет говорливым. Находящиеся в доме пусть будут благополучными. Золотой очаг пусть не упадет, не развалится. Казан, кипящий, не качается! Духовный дом пусть будет. Нужный скот пусть держат. Кормящийся скот пусть будет скотом. Вскормленный пусть будет ребенком. На удивительное пришли, пусть будет счастье. Каменный очаг пусть не разрушится, талкан-зола пусть не разбросается. Сказанным словам моим пусть будет благословение! Пусть каменный очаг стоит крепко, зола в очаге не развеется. Серебряный очаг не развалится, пусть ... (имя) казан не раскачается, горящий огонь будет разговорчивый. В казане пусть еда не убудет, в доме всегда будут люди, вскормленные будут дети, пасущийся будет скот. В работе достаток будет, вдвоем подходящими будут, пусть сто лет живут, седлают шустрого, быстрого коня. Пусть знают свое место, пусть казан всегда будет в очаге.

Две головешки соединились от горящего очага, пусть будет огонь! Два молодых соединились,

талган-кули чачылбазын!
Куумуш очогы тайкылбазын, кулер казаны чайкалбазын!
Отанган оты чооктыг ползын, аскан казаны соолбазы, айылынан кижилер айрылбазын, азыраны пала ползын, айданарын мал ползын, иштенерин четиглиг ползын. ики пойы иптиг ползын!
Чус чаш чажазын, чугурик ат минзин!
Олтарганы олаттыг ползын, оттан казан айрылбазын!

Ики турун пириккен оттан чооктыг от ползын! Ики пала пирикти, чуртан чакшы чурт ползын! Ньаактыгларга айттырбын чурлер, чарынныгларга туттырбалар! Шыга чўгўрип, малым делер, кире чўгўрип, палам делер! Ньаанарды тооп чурлер. Сеен, меен дешпелер. Ики тöреенерге полаш чÿрлер! Кыстын торенери кыс чакшы чуртка тушти деп, снердин артык торен тападыбыс деп сарнапчылар: Ак таш сыртыла кöп пастым, ак таштан сызык тападым. Алты аймакка кöп чÿрдим, туганнан артык таппадым.

Кöк таш сыртыла кöп пастым, кöк таштан сызык тападым. Кöк аймакка кöп чÿрдим, туганнан артык таппадым. Той öтчинде ол ла келинди ньаа айылга апарып, чолла сарнапчылар:

пусть будет хорошая семья! Говорливым, не попадаясь, ходите, не поддавайтесь могучим. Выбегая из дома, говорите «мой скот», забегая в дом, «дитё» говорите! Старших почитайте, «твое, мое» не говорите. Родственникам помогайте!

Родственники девушки поют песни о том, что их девушка попала в хорошую семью, лучше родню не нашли, чем вашу:

Много ходил по белым камням, но плотнее белого камня не нашел. По шести народам много ходил, роднее вас не нашел.

По синим камням много ходил, плотнее синего камня не нашел. По синим народам много ходил, роднее вас не нашел.

Когда идет свадьба, парня и девушку вводят в новый дом. По дороге поют:
Две горы перевалили, поклон — моей родне.
Благословленного парня матери и отцу — поклон.

Шесть гор перевалили, коню надеялся – поклон ему. Шести благословляемого Поколения отцу-матери – поклон!

В новом доме, увидев силу парня и девушки, отец и мать парня говорят благословения:

Пусть разжигаемый огонь горит,

Ики тагны ажырган чагыныма паш ползын! Ир чажына алгыштыг ана-агага паш болзын!

Алты кырды ажырган ат иженгеме паш ползын! Алты алгыштыг ўйеге ага-анама паш болзын! Ньаа айылда олнын, келиннин кўчи кöралып, олнын агазы ла аназы алгыш сöтер айтчыт: Оданган оттарын чалбыразын, орында палар ойназын. пежикте пала чайканзын, казандар кайнап турзын, тагыгда аттар турзын, ўглеринде калык чыгылзын, малларына мал кожылзын, паларына пала кожылзын! Чаш агачтар чаран öссин, чакшы, абыр чаттар! Торгонын чиги ош, тостын кыбы ош, абыр, чакшы чаттар! Алгыш, чöжелер кожыл чаттар! Ак сагыштыг калыкка пойларын алгып килелер! Пардыглардын аллар, чоктыгларга перлер!

на скамье дети играют, в колыбели дитё качается, в казане кипит еда, на привязи кони стоят, в доме люди собираются, скоту скот прибавляется, детям дети прибавляются. Молодые деревья красиво растут, хорошо, спокойно живите! Как у шелка шов, как у бересты слой, спокойно, хорошо живите, благословляясь, богато живите. Со светлыми помыслами к народу, сами, благословляя, живите. От богатых берите, малоимущим давайте!

## Сарыннар

\* \* \*

Кумуш сурлиг пу сыргам кун алдында чарыктыг. Кууним четкен корижим куунзек, керсиг сагыштыг.

Алтын сўрлиг пу сыргам ай алдында чарыктыг. Алар полгон кöрижим арыг, чакшы сагыштыг.

#### Песни

\* \* \*

С серебряным блеском мои серьги под солнцем светятся. Товарищ, который мне по душе, душевный и умный.

С золотым блеском мои серьги под луною светятся. Друга, которого буду брать, с чистыми, хорошими мыслями.

\* \* \*

Ай алдында пир терек алтын кабактыг чайканды. Алтын паштыг сыргалыг ай ашканчы перийлер.

Кўн алдында пу терек кўмўш кабактыг чайкалды. Кўмўш паштыг сыргалыг кўн ашканчы перийлер.

\* \* \*

Чардынан тутса, чыртылбас ньаа ла иткен чараш тон. Ньаманышып айтышпас чажына чаткан тöреенер.

Идектен тутса, чыртылбас иски та ползо, тере тон. тарынышкель айтышпас элде-чонда тöреенер.

\* \* \*

Ӱйген аска суксын деп, атыны перген тöреенер. Абырада чурта деп, кысты перген тöреенер.

Ээр-тукум салзын деп, атыны перген тöреенер. Ики ÿге чурта деп, палазыны перген тöреенер.

\* \* \*

Агарып тан ат кельди, ак пайтал пажы пышыйды. Аттын пажы пыжарда, ак туганар чыгыл чыргады.

Кöкöрип тан ат кельди, кöк пайтал пажы пышыйды.

\* \* \*

Под луною один тополь качался с золотыми листьями. Золотую голову с серьгами пока луна не перевалилась, отдайте.

Под солнцем этот тополь с серебряными листьями качается. Серебряноголовую с серьгами отдайте, пока солнце не закатилось.

\* \* \*

Сбоку схватишь, не порвется только что сделанная шуба. Между собой плохо не говорят, издревле живущие родные.

С подола схватишь, не порвется хоть и старая шуба. С обидой не говорят в народе родные люди.

\* \* \*

Узду коня дали родные люди, чтоб благополучно жил в доме девушку дали родные.

Седло, чтоб седлал коня, дали родные, чтоб дома жило свое дитё, дали родные

\* \* \*

Белея, наступило утро, белого коня сварилась голова. Когда коня голова сварилась, светлые родственники, собравшись, играя, веселились.

Синея, утро наступило, голубого коня голова сварилась.

Аттын пажы пыжарда, кöп туганар чыгыл чыргады.

Таг серинде ала кайын, салгын кирип чайканчит. Кеен кыстарнын сарынары ак чаланда угылчыт (чайылчыт).

#### Ак ньан, ак сагыш

Пуруна тушта чер-чайанды ики катап пистин калык кöдерген: кызыг часкыда öлен öсканда, агачтар кабакла чайылканда, кыра сўрип, аш чачканда; кўскиде агачтын кабагы, öлен саргайканда черини алгыпчылар, куча канды тутчылар. Черибис чакшы кöрзин деп, ак малыны чаламалап тапчылар: сары ньаактыг, сары кулактыг, кара кöстиг. Пурун ла тöрен черле эзенишчилер:

Мен öзенек, сööгим четибер.

Ан сонда отка арчын салчыт, пир айакка сўт уралар, пир айакка сўттин аразы уралып. Кÿн шыгытка паштанып, кайына чалама такып, 4-8-10 катап чаччылар. Чаламалыг тўзекти ак ширдекке тургысалар керек. Пийете айакта ара ба, сут пе тугене перзе, ол тузектен урала керек. Черини кöдертенди чараш черде тутчыт. Канчи кижи келген парчылары ак, кöк, сары чалама такчылар. Пурун ла чалама такчылар, отка арчын салчылар, сўт ўрестепчилер, алгыш айтчылар:

Когда голова сварилась, голубые родственники, собравшись, играя, веселились.

На вершине горы пестрая береза на ветру качается. Красивых девушек песня по свободной долине слышится.

## Светлая, белая вера, светлые мысли

В прежние времена наш народ свою землю благословлял два раза. Весной, когда трава появлялась, деревья распускали листья. Люди начинали пахать и сеять ячмень и пшеницу. Осенью, когда листья на деревях пожелтеют, землю благословляют, празднуют Кёчо-Кан. Благодарят за урожай. Находят скотину с желтой щекой, желтыми ушами и черными глазами. В начале здороваются с родной землей:

Я ёзенек из рода чети бер айы, в доме пять детей.

Потом в огонь кладут можжевельник. В чашку наливают молоко, в другую — молочную водку. Повернувшись на восход, повязав на березу чалама, 4-8-10 раз окропляют, а бидон с ленточками ставят на бугор. Если в чашке закончится ячмень, молоко, то из бидона наполняют. Землю благословляют в красивом месте. Сколько людей пришло, все повязывают белые, желтые и голубые ленточки. Потом в огонь кладут можжевельник, брызгают молоко и говорят благопожелания:

Пултыр чўрген чолым эди, пултыр чўрген кижи эдим. Адым – Байрым, сööгим – кўзен, Айылым Тура, пеш палалыг.

Чаш агачты коштыйа чурип келдим, тор-черибис! Чажыл чакайактыг торен черге альдап келдибис, торен чер! Чурек агачты коштыйа чоргылап келдибис, черибис. Кок чакайактыг торен чериме альдап келдибис, торен черим! Чер-чайан!

Шуйин сынныг ак черим, ажыгына паш ползын! Шынырап аккан талайдын кечигине паш ползын! Токым сынныг ак черим, ажыгына паш ползын! Толгал аккан талайдын кечигине паш ползын!

Ак ширдекти чайдыбыс, чайан чакшы кöрер па? Актан тамнан чийишти тамнап, тутып кöрер пе?

Алтын чўгчей колымда, тударзар ба, чер-чайан? Ак сагышла айтчынымы угазар ба, чер-чайан?

Чис (айак) чўгчейек колымда, тударзар ба, чайаным?! Туйук сöсти айдайын, угазар ба, чайаным?! Аспак агач тöзинен

В прошлом году ходил по этой дороге, в прошлый год, ходивший человек – я. Зовут меня Байрым, из рода кузен, из аила Тура, с пятью детьми.

Мимо молодых деревьев пришли, родная земля!
Зеленый цветок – родной земле. В гости к тебе пришли, родная земля.
Рядом с кедровым лесом ощупью пришли, родная земля.
С голубыми цветками в гости пришли, родная земля!
Создатель!

Протяженная, открытая земля перевалами полна. Из моря звонко текущей реки переходу – поклон! Ковром стеленная, открытая земля, переходу – поклон! Открытое, круглое стелили. Создатель хорошо посмотрит ли?

С чистой, пробованной еды держа, посмотрит ли? Золотая чаша в руке, возьмете, Создатель?

С чистыми помыслами говорящего услышите ли, Создатель? Медная чаша в руке, возьмете ли, Создатель?

Тупиковые слова скажу, услышите, Создатель? С основания сосны сделанная чаша. Доенное молоко, травы долины –

Чонап иткен чугчейим. Чалан öленнин сўтиле сагып иткен ажыбыс. Агын сўглик черибис! Агач-таштыг черибис! Ак чаланныг черибис! Чÿрек агачтыг черибис! Ак öлöннин пажынан ўзал чизе, кандыг на? Кара сўгден тамназа, Ичип чурзе, кандыг на? Чаш агачтар коштыйа чоргылап ал чурдибис! Чажыл чакайактыг черди аальдап салдыбыс! Чўрек агачты коштыйа чоргылап ал чўрдибис! Кызыл чакайактыг черди аальдап чур салдыбыс! Элем-селем ползын! Эзен-абыр ползын! Эзенеге чол ползын!

наша еда. С текущими водами наша земля! С лесами каменистыми наша земля! Свободная долина – наша земля! С кедровыми лесами земля! Если головку травы, оторвав, съедим, что будет? Если с родниковой воды выпьем, что будет? По молодому лесу ощупью ходили. С зелеными цветками земли ходили в гости. По кедровому лесу ощупью ходили. С красными цветками земли ходили в гости. Спокойствия и здоровья! До будущего пусть будет дорога.

Ан сонда ўч катап пажырарга керек чалама дööн. Ан сонда шайлыйа керек, тынана. Кара сўг коштыйа ползо, пойынын учын айтчыт. Ўч катап кужатап ортан уччит. Ан сонда нўнуналып, отка шайлапчыт, тынанчит, уйуктапчит. Агрыпчинда пийде айтчыт:

Потом три раза надо делать поклон в сторону привязанных ленточек. Если рядом родник, то говорят о себе, пьют три пригорини воды, моют лицо. У костра пьют чай, отдыхают. Когда болеют, так говорят, прося:

Пудым, колым, пажым агрыпчыт. Кайдын кельген пу агрыгны кеде итсен, чер-чайаным! Айланайын, чер-чайаным! Алгыш перзер, чер-чайаным! Ибирийин, чер-чайаным! Эзен перзер, чер-чайаным! Кара сўглиг тöрен черим, катап ок ичалдыбыс.

Руки, ноги, голова болят. Откуда эта болезнь пришла, туда отправь, мой Бог. Создавший нас, дай свое благопожелание! Вывернусь я, меня Создавший! Здоровье дайте, мой Создатель! С родниковыми водами родная земля, опять мы напились.

Карга куштар пойыбыс кайа полып ньандыбыс. Туйык сўглиг кара сўг, тойа ла ичалдыбыс. Турунажып пойыбыс турып ньан алтартыбыс. Элем-селем ползын! Эзен-абыр ползын! Ўчкен кўкек öткенчи, эзенде чолыбыс ползын!

Мы, как птицы вороны, ставшие, как скала, домой вернулись. Непроходимая, родниковая вода, напились досыта. Сделав стоянку, мы, пожив дома, сидим. Будем все здоровы, благополучны! До следующей кукующей кукушки пусть будет у нас дорога!

# Чылгайак тушта паларды алгапчыны

Абыр, абыр, паларым!
Кандык, саргай – ток курсак, чакшы, тойа чийинер!
Кўгреп чалкын тўшкелекте, саргай, кандык канчеп керек казарыбыс.
Кышка пелетеп алала, келер чылда Чылгайакты чылыг, чакшы тутарбыс!
Олак ла кызычакты караан алгапчыт:

Паш ползын, паларым! Абыр, абыр, абыр! Аш-чийиштын пашчызы! Алтын кептиг чакайактыг чер сыртында чайыл öскен, ачананын öйи тушта калыктын тыныны алкан тамныг, ток чийиш, абыр, абыр, абыр! Ат пажына тамнап туртым, алгыш сöзими айтын, **откир кызыл кандык!** Кыр черден кызыл от ош ос! Ак черде ак чалбыштап пўт! Калык казып тойынзын, алгап, сöнип алалзын. Ньа частын кандыгыны

## Благословение детей в праздник весны Чылгайак

Спокойствия, благополучия детям. Кандык, сарана — хорошая еда, досыта ешьте. Пока грома-молнии нет сарану сколько надо накопаем, на зиму заготовим. В наступающем году Чылгайак хорошо будем проводить! Старый человек благословляет мальчика и девочку:

Поклон вам, мои дети! Спокойно, спокойно, спокойно! В голодное время сладкая, сытная еда, спасшая народ. На земле распустившись растущий, золотоголовый цветок. Спокойно, спокойно! С головой коня сравниваю, пробуя. Говорю слова благопожеланий, ярко-красный кандык! На горе расти, как красный костер! На поляне создайся сплошь. Пусть народ весело, благословляя копает и наедается! Весной дети, не ленясь, пусть копают кандык.

чаш палар чажананбын кассын. Кастык курч, сынбас ползын! Тепкен пуды частыкпазын, каптыразы толо ползын, теген чöрип аспазын. Казалып, кап чыгылзын. Кайнатканы тамныг аш, каранары тамнап чўрзин. Олом-солом, паларым! Пийинедин эзенде ньаан öстер. Тыбаа-агрыг чок ла абыр, чакшы ойналар. Пака сидеги – кольге сеп, Кижи палазы – кижиге сеп. Ананын кызы – элге сеп, аганын углы – калыкка сеп. Мöке-могыс оол ползын, аткан огы черге тушпезин, илик атса, чаза полпазын, эль-чоонга айтырпазын, чуктенгени ан ползын, капкини канныг чурзин, калык-чоонга пакка кирзин!

Копарульки пусть не ломаются. Копающая нога, пусть не промахнется! Торбочка пусть будет полной! Пусть не блуждают. Копая, пусть мешок наполняется. Сваренное пусть будет сладким. Старые пусть пробуют. Здоровья, благополучия, дети! На будущее большими вырастайте! Не болейте, хорошо, спокойно играйте. Моча лягушки – для озера польза, дитё людей – для человека польза. Дочь матери для народа нужна, сын отца для народа нужен. Пусть будут сильными и шустрыми. Выстрелянная пуля пусть земли не коснется, стреляя в оленя, пусть не промахнется! Пусть народ его не осудит! В торбах пусть будет добыча с охоты, ловушки в крови. В народе, чтоб хвалили.

#### Кайын пайлап сарыннар

Пайры кабактыг пай кайын пай тепсенде ос туртан. Тойлап чаткан калыгым пай күрееге пажырган.

Сала кабактыг пай кайын ойым черге ос туртан. Ойынчы мен калыгым эш курееге пажырган.

Пайры кабактыг пай кайын, пайлыг сыны тын эсте. Ак чаланнын калыгы, пай курчагы öрeте.

#### Песни о березе

Береза, распустившаяся листьями, стоит на богатом месте и растет. Мой народ, богато живущий, поклоняется в богатом месте.

Береза богатая листьями на ветвях стоит отдельно и растет. Игривый мой народ поклоняется в отдельном месте.

С боков богатая листьями береза, ростом богатая очень высоко. Народ, живущий в степи, богатая связь наверху. Туграта турган ак кайын тöзинде олтар пайлыйак. Айылда олтарчын ньаанарды аттарыны атабын чÿректер.

Тöстöк черде тöрт кайын тöзинен кеспин пайлыйак. Тööринде олтарчин ньаанарды алга паспын чÿректер.

Ала кабактыг ала кайын öскен тазылы теренде. Пажырып кельген калыгым кудайлары öретте.

Пеличекте пеш кайын, пежилези тен ебес. Пеш карындаш öсанда, сагыштары тен ебес.

Таг серинде ала кайын салгын кирип чайкапчит. Кеен кыстарнын сарынары ак чаланда куулеп чайылчыт.

## Тöреен калык пайрамга кельгени

Пайлыг, ээлиг черибисте пайрам, чыргал пашталды. Айлантыра тöреен калык ак сагыштыг чыгылды.

Кыр тегейде ала кайын салгын кирип чайканды. Кеен кыстарнын сарынары ак чаланга чайылды.

Агын сўгнин чаратында öсчин агач чажарды. Чаш паларнын ойыннары ичибисти сöндирди. В стороне, стоящая береза, у основания сидя, благословляем. В доме сидящих старейшин не будем по имени называть.

На бугорке четыре березы, не будем срезать, благословляя. В почетном месте, сидящие старейшины, не будем у них впереди ходить.

У пестрой березы пестрые листья и корни ее глубоко в земле. На поклон, пришедшие мои люди, их Бог находится высоко.

На гриве горы растут пять берез, и они не ровные по росту. Пять братьев, когда выросли, мысли у них у всех разные.

На вершине горы пестрая береза раскачивается от ветра. Прекрасных девушек песня по степи слышится, растекаясь.

#### Родной народ на празднике

На богатой, духовной земле начался праздник, веселье. Вокруг родной народ со светлыми мыслями собрался.

На вершине горы пестрая береза от ветра закачалась. Красивых девушек песня по вольной степи стелется.

На берегу быстрой реки зеленеет растущий лес. Игры детей веселят наши души.

Алдынзары тöрен черди кöдерип ле чатактар. Öзере ле чÿптиг полып, Кудайла ла полактар.

\* \* \*

Тöрен черибиске, чер-чайанга, агын сÿглерге, чер ээзине, парчын тынныг мелерге, кöк тегриге, айга, кÿнге, текши Кудай-Чайанга алгыш айдып, öре кöдерип чÿрзебис, пойыбыс та öре шыгарбыс, чер сыртындан чöйльбесибис. Кандыг ла кижи ак сагыштыг, ак ньанныг полза керек, ол киреде чатыны да нек полор. Алгыш айт чÿрзе, пойы да öре шыгар, чатыны пай полор.

В будущем родную землю, поднимая, будем жить. Между собою будем в согласии и будем с Богом.

\* \* \*

Родной земле, природе, рекам, хозяину земли, всему живому, голубому небу, луне, солнцу — всему, что создал Бог, благословляя, поднимая. Если будем соблюдать, то и мы сами будем подниматься духом и не сотремся с лица земли. Любой человек должен быть со светлыми мыслями, со светлым нравом, тогда и жизнь будет легкой.

## КУМАНДИНСКИЕ РОДА (СЕОКИ), РОДОВЫЕ БОГИ-ПОКРОВИТЕЛИ, РОДОВЫЕ ГОРЫ, ДЕРЕВЬЯ, ЖИВОТНЫЕ

| Сöктернын ады<br>Название сеоков | Кудайыбыс, пайанабыс<br>Название Бога-покровителя | Тос таг, ан, агач<br>Священные горы,<br>животные, деревья          |
|----------------------------------|---------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------|
| Алтына куманды                   | Ньамырактыг Чажыг-Кан                             | Бабырган                                                           |
| Öрö куманды                      | Карчы кайын кестирбес<br>Кайыр кöстиг Солтон пий  | Ажиг, Солтон, Кабак – около Телецкого озера                        |
| Тастар                           | Карчы кайын кестирбес<br>Кайыр кöстиг Солтон пий  | Пазырык                                                            |
| Кÿзен                            | Пырча-каан, Кыркыс-каан                           | Солоп, лебедь,<br>кедр, тополь                                     |
| Солыг                            | Эзир пулыт олатыг<br>Аба йажын                    | Мус таг                                                            |
| Табыска (öрö, ал-<br>тына)       | Пактык-каан                                       | Кегды (Кöк таг)                                                    |
| Шабат                            | Кÿргеш пий, Суза-каан                             | Теглен кыр                                                         |
| Тоон                             | ÿч чачактыг, Чаим-каан                            | Чычам таг, айры,<br>ўчўрги<br>Бык, олень, утка<br>Акация (табылга) |
| Четибер (чети<br>пÿри)           | <b>У</b> льген пий                                | Кегды (Кöк таг)<br>Медведь, утка<br>Кедр                           |
| Челей                            | Öрö турган                                        | Кесте таг                                                          |
| Калар                            |                                                   | Кестег таг                                                         |

### Д. К. Зеленин

## ЭРОТИЧЕСКИЙ ОБРЯД В ЖЕРТВОПРИНОШЕНИЯХ АЛТАЙСКИХ ТУРОК<sup>1</sup>

Летом 1927 г. я путешествовал по Алтаю в целях этнографического изучения русских колонистов. У туземного турецкого населения я встретил бытование эротического обряда, который ещё никем в печати не описан. Это последнее обстоятельство и побуждает меня опубликовать имеющиеся у меня сведения.

Обряд отмечен мною в районе верхнего течения реки Бии, на правом её берегу. Прежде это был Бийский уезд Томской губ.; теперь — Турочакский аймак (большая волость) Ойротской Автономной области. В дер. Полушкино (30 килом. ниже Турочака по р. Бие) обряд выполнялся ещё и весною 1927 г.; в деревнях Осинники, Сапожкино, Салазан, Басток, Чурбашкино — в недавние годы. Алтайские турки, живущие в близи Телецкого озера (дер. Артыбаш, Кебезень и друг.) этого обряда не знают. Самое верхнее на реке Бие селение, где данный обряд известен — дер. Санькин аил.

Указанные деревни населены главным образом кумандинцами, т. е. родом (сööк, собственно: кость, так называются родовые подразделения алтайских турок) Верхняя Куманды. Изредка тут встречаются и представители других алтайских родов: Нижняя Куманды, Hilej или Dilej², частью Кузень.

Интересующий нас эротический обряд является частью родового шаманского жертвоприношения, так называемого «tajelha». Это последнее описывалось много раз. Недавно ему посвятил специальную статью А.Н. Глухов в издании Этногра-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Публикуется по: Зеленин Д.К. Эротический обряд в жертвоприношениях алтайских турок (1928) // Этнографическое обозрение. 2016. № 3. С. 70–82.

 $<sup>^{2}</sup>$  Сеок чилей. – A. M.

фического Отдела Государственного Русского Музея в Ленинграде «Материалы по этнографии», том III, выпуск I, S. 95–100: «Тајеlha»<sup>1</sup>. Прежние описания [обряда тайылга приведены. — А. М.] в книге миссионера В. Вербицкого «Алтайские инородцы. Сборник этнографических статей и исследований»<sup>2</sup>; Radloff W. «Aus Sibirien»<sup>3</sup>. В этих описаниях об интересующем нас обряде ничего не сообщается.

В дер. Полушкино на верхней Бие жертвоприношение 1927 г. проходило при таких обстоятельствах. В этой деревне преобладает русское население; турок только 10 дворов. Но тут живёт шаман Захар Злаков. Этот последний, по словам местного русского населения, «заставил» одного богатого турка из данной деревни принести в жертву лошадь светлой масти, уверяя, что иначе эта лошадь всё равно пропадёт. Тот согласился, и ранней весной 1927 г. было назначено жертвоприношение. Божество, которому приносилась эта жертва, кумандинцы называют: Ssultahan, Kutaj, Örë (небесный) Тиřhan-Ssultahan. Другие же алтайские турки называют это доброе божество: Ülhän'.

У алтайских телеутов (Teleuten), по сообщению А. Анохина (рукопись 1912 г. в Музее Антропологии и Этнографии Академии Наук СССР в Ленинграде), аналогичная жертва приносится Ülhän'ю каждым домохозяином в первые годы после его женитьбы, чтобы родовое божество приняло под своё покровительство новую семью. Кумандинцы в Полушкине мне сообщали о цели жертвоприношения tajelha в таких выражениях: «Молятся о жизни, о здоровье, о скотине – чтобы всё было хорошо».

Жертвоприношение происходит раннею весной, как только начинает куковать кукушка. Ветви берёзы должны быть ещё голыми, без листьев, но в 1927 году несколько запоздали с жертвой, и берёза уже распустилась.

После полудня выехали на жертвоприношение взрослые мужчины двух соседних деревней – Полушкино и Сурбашкино. Всего было около 30 лошадей, причём на каждой сидело по двое

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> *Глухов А.Н.* «Тайэлга» // Материалы по этнографии. Том III. Выпуск І. Л.: Издание Государственного русского музея. С. 95–100.

 $<sup>^2</sup>$  *Вербицкий В.И.* Алтайские инородцы. М.: Скоропечатня А.А. Левенсон, 1893. С. 46 и сл.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Radloff W. Aus Sibirien. Leipzig, 1883. Глава 6.

всадников. Жертвоприношение проходило в 4 километрах от селения, в лесу на лужайке. Впереди всех ехал хозяин обречённой в жертву лошади, которую он вёл на поводу. На этой жертвенной лошади (jawa) никто не должен сидеть; даже предпочитается, чтобы она обязательно была необъезженною, молодою. Лошадь эта обязательно должна быть светлой масти — игреняя, рыжая, сивая, каурая (с светлым хвостом и гривой); она не должна быть вороною, карею, гнедою. Это может быть и жеребец и кобыла (только не имевшая ещё жеребёнка), но не мерин.

Хронологический порядок дальнейших эпизодов жертвоприношения таков: 1) хозяин лошади моет жертвенную лошадь у реки, после чего привязывает её к берёзе; в гриву лошади вплетаются обычно ленточки. 2) Все присутствующие делают из берёзовой коры и из берёзового дерева жертвенную посуду и утварь (между прочим: маску и phallus для эротического обряда), приспособления для котлов, в коих будет вариться мясо жертвенной лошади, для столика из берёзовых поленьев для шамана и т. п. 3) Шаман окуривает всех присутствующих можжевельником, Juniperies или Juniperus Sabina (arči, arčin кумандинцев, artyš иных алтайцев). Этот кустарник растёт на реке Бие в немногих местах, главным образом на горах Ажи (Aži), откуда его и привозят. Шаман надевает свою профессиональную одежду – белый халат без всяких украшений и высокую (51 см.) коническую шапку (tosро́гик), сделанную из берёзовой коры; на верхушке этой шапки имеется čädžäk, cidžik – род кисточки из бересты же с семью завитками. Такая шаманская шапка употребляется только у кумандинцев. А. Анохин подробно описывает шаманские шапки алтайцев<sup>1</sup>, но берестяной конической шапки он не знает совсем. Ветки можжевельника привязывают к концу берёзовой палки, зажигают их, и шаман машет ею на всех присутствующих. Дальше, 4) происходит тот эротический обряд, о котором подробнее речь будет

5) Ночь шаман камлает с бубном, после чего все непродолжительное время спят. 6) На следующий день рано утром, с восходом солнца, происходит самое жертвоприношение. Хозяин передаёт жертвенную лошадь кому-либо из присутствующих для

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> *Анохин А.В.* Материалы по шаманству у алтайцев. Л.: Издательство Российской академии наук, 1924. С. 46–49.

удушения. К копытам коня привязывают 4 длинные (до 10 метров) верёвки; все берутся за эти 4 верёвки и тянут их в разные стороны. Таким образом, «растянут» лошадь, которая падает брюхом на землю. Тот, кому хозяин передал лошадь, надевает ей на морду кольцо из верёвки и крутит эту верёвку особой берёзовой палочкой (гürba, местное русское название таких приспособлений: kláp). Когда лошадь задохнётся от недостатка воздуха, с неё общими усилиями снимают шкуру, разрезая последнюю вдоль брюха. Ноги ниже колен и голова остаются не тронутыми (целыми). Язык из головы здесь не вынимают (в других местах Алтая, по сообщению Вербицкого, его варят и едят); genitalia и потроха — сердце лёгкие, печень и селезёнку — оставляют сырыми внутри шкуры, а в других местах потроха съедают.

Снимая с жертвенной лошади шкуру, этой последней не жалеют – разрезают её ножами даже и нарочно, чтобы русские потом не воспользовались священною шкурою жертвенного животного<sup>1</sup>. Мясо лошади варят, тоже общими усилиями, в котлах; костей не ломают и не раскалывают.

Жертвенную лошадь не закалывают, а душат, чтобы из неё не вышла душа (kut). Эту последнюю шаман должен отправить (отнести) к божеству во время камлания. Убиение животного через удушение сохранилось и у других первобытных народов Сибири. Между прочим, у самоедов на Енисее так именно убивают всякое животное, не только жертвенное: иначе человеку грешно, и он будет хворать<sup>2</sup>.

Когда сварят мясо, шкуру лошади, с ногами и головой, надевают на длинную берёзовую жердь; продетый с хвоста, верхний конец этой жерди упирается в шейные позвонки. Брюхо лошади

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Этим обстоятельством я склонен объяснять появление широко распространённой у русского населения на Алтае легенды о том, что будто бы алтайские турки колют живое животное шильями и ножами, подставляя сосуды для текущей из уколов (ран) крови. Алтайские турки говорят, что русские колонисты прежде снимали выставленные на берёзах шкуры жертвенных лошадей и утилизировали эти шкуры для своих хозяйственных надобностей (потребностей). – прим. Д. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Middendorf A. Th. v. Reise in den äussersten Norden und Osten Sibiriens, während der Jahre 1843 und 1844. St. Petersburg: Buchdr. der K. Akademie der Wissenschaften, 1847.

зашивают тонкими волокнами черёмуховой древесины, а в других местах Алтая — волосом из её же хвоста, или совсем не зашивают. Жердь со шкурой поднимают на растущую берёзу; нижний конец жерди стоит (держится) на земле, поддерживаемый вбитыми в землю колышками. Головой лошадь смотрит на восток. (Если же жертва принесена злым божествам, тогда голову её обращают на запад.)

- 7) Шаман камлает: в ковш (kyjhuš, kujhač), сделанный из берёзовой коры на длинной рукоятке, кладут небольшие куски варёного жертвенного мяса, и шаман кидает его кверху. Падающие при этом куски мяса никто не ест.
- 8) Хозяин угощает жертвенным мясом всех присутствующих: кладёт большие куски мяса в особые чашки (tos-jak; местное русское название: čumaška) и передаёт их гостям, начиная с кама (шамана) и других почётных лиц. Когда гостей много, то самому хозяину мяса почти совсем не остаётся.
- 9) На запад от той растущей берёзы, на которой висит жердь со шкурой, устанавливается жертвенник (tastak) на 4-х высоких (около 5 метров) берёзовых столбиках. На верх этих столбиков кладут в горизонтальном положении, в направлении от S на N две берёзовые жёрдочки несколько более 1 метра длинною, на них три таких же жёрдочки в направлении с О на W. Все кости жертвенной лошади, которые отнюдь не ломают, не раскалывают и не кидают, оплетаются со всех сторон берёзовыми прутьями и кладутся на šire род решётки, сплетённой из тех же берёзовых прутьев; последнюю кладут на описанный tastak и сверху закрывают ещё прутьями, концы которых ущемлены между двумя горизонтальными жёрдочками, идущими с S на N.
- 10) Всю жертвенную утварь и посуду укладывают на особое сооружение, которое здесь называют: pohona (что соответствует слову bajana других алтайских турок). Собственно этим именем зовутся девять берёзовых веток (около 2,5 метров вышиной), которые ставятся вертикально на землю в ряд, около ствола той берёзы, на которой висит жертвенная шкура, в северо-западном направлении, на расстоянии 5–7 см. одна от другой. Эти берёзовые прутья поддерживаются двумя горизонтальными жердями, одна на 7–10 см. выше земли, а другая на 1 метр выше первой. Эти горизонтальные жерди укреплены на сучьях двух вбитых в

землю кольев. На этих горизонтальных жердях и на вертикальных кольях укладывается утварь: берестяные чашки, ковш, а также маска; деревянный фалл (phallus) лежит около на земле. Девять берёзовых прутьев (pohona) употребляются, вместе с 9-ю шкурками белок, шаманом при камлании.

Из всех этих вещей в интересующем нас эротическом обряде применяется только маска и деревянный phallus. Маска (koča; y других алтайцев иногда: ködzö) представляет собою кусок берёзовой коры, 28 см. длинны и 34 см. ширины. Углы этого куска срезаны, так что получается фигура, близкая к кругу. На маске вырезаны 4 отверстия. На 11 см. ниже верхнего края два круглых (диаметром 2,4 см.) отверстия для глаз, на расстоянии 5,7 см. один от другого. Между нижними частями глаз треугольное отверстие для носа: 5,2 см. высотой и 3 см. шириной внизу; вверху оно имеет вид тупого угла. На 1,3 см. ниже носа овальное отверстие для рта: 4,5 см. по линии носа и 7 см. по линии глаз. В средней части задних краёв маски имеются два выреза в форме узкого овала: через них пропускается (проходит) тонкая черёмуховая древесина для подвязывания маски к голове. Кругом глазных отверстий наведены (нарисованы) углём чёрные ресницы и брови, а кругом рта – чёрные же усы.

Кумандинская маска обращена вверх внутренней стороной берёзовой коры. Напротив, маска у шорцев (šjrcy) улуса Усть-Кобырзу обращена вверх наружной, белой стороной бересты. Борода у неё сделана из беличьих хвостов. На маске алтайцев улуса Кобыйя (коллекция 214, № 15 и 16 А. Анохина в Музее Антропологии в Ленинграде) из беличьих хвостов сделаны борода, усы и брови.

Phallus (kotok кумандинцев) делается из ствола молодой берёзы, очищенного от коры. Длинна его 77 см., окружность на заднем конце 11 см., не переднем 8,6 см. Головка хорошо выражена. На 12 см. от переднего конца ствол берёзы несколько стёсан по толщине, но на самом конце опять сохранена натуральная толщина берёзового ствола. Отёсанную часть красят в красный цвет ягодами калины. Если этих ягод не найдут, то красят минеральной охрой, которая часто встречается в горах Алтая. По сообщению А. Анохина, прежде красили кровью жертвенного животного. К фаллу привязаны, на разном в разных местностях рас-

стоянии от заднего конца, сделанные из берёзовых же палочек testiculi, подвязываемые к фаллу или тонкой черёмухой или же верёвкой из белого конского волоса, различной длинны. Это последнее находим на phallus телеутского улуса Чолухой Кузнецкого уезда (коллекция 214, № 9, Музей Антропологии в Ленинграде).

Активных участников эротического обряда у кумандинцев бывает обычно трое. По одним сообщениям, в числе этих трёх участников бывает и шаман; по другим, шаман никакого участия в этом обряде не принимает. Сам шаман Злаков из дер. Полушкино отрицал своё участие в данном обряде; уверяя, что он никакого отношения к обряду не имеет, а что это «молодые люди играют с коčа, с маской». Я имею основание думать, что шаман Злаков был в данном случае не точен, чтобы не скомпрометировать себя. Дело в том, что кумандинцы теперь очень скрывают данный эротический обряд, очевидно считая его неприличным. Скрывают от своих женщин и от всех посторонних.

Женщины при жертвоприношении Tailga не присутствуют – конечно, что обряд имеет родовой характер, а здесь господствует exogamie, и замужние женщины все из чужих родов. Девицы и дети приходят после кушать жертвенное мясо; достаётся им большей частью один суп в котлах. Многие из кумандинцев меня уверяли, что женщины не присутствуют только потому, что здесь совершается обряд с phallus. От меня долгое время кумандинцы скрывали существование обряда, даже когда я уже узнал о существовании его от их русских соседей. Еще дольше скрывали от меня существование особого стиха, который произносится активными участниками обряда. Когда я записывал этот стих в дер. Осинники, то дверь избы, где происходила запись, заперли и никого не впускали; женщин данной семьи приходилось впускать, так как им спешно были нужны предметы разной домашней утвари, но тогда группа мужчин, от которой я записывал, переводила разговор на иные совсем, посторонние вещи.

Не удивительно, что шаман отрицал, что он принимает участие в этом обряде. Для меня же бесспорно, что если не всегда, то очень часто шаман является одним из трёх активных участников этого обряда, обычно вторым по очереди. Но шаман может в нём и не участвовать. Насколько мне удалось выяснить, тут многое

зависит от возраста и отчасти, пожалуй, от темперамента данного шамана.

Обряд происходит поздно вечером, на закате солнца, накануне жертвоприношения, т. е. удушения жертвенной лошади. У шорцев улуса Усть-Кобырзу, по сообщению А.Д. Старынкевича, обряд происходит во время камлания, когда шаман призывает плодородие на соболей. У кумандинцев же камлание происходит только после данного обряда.

Трое из присутствующих мужчин, большей частью молодые, 20–30 лет, по очереди один за другим, надевают на своё лицо описанную выше маску и берут в руки деревянный phallus, который держат между своими ногами, делая вид, как будто это действительно phallus в состоянии эрекции. В таком виде они скачут, бегают кругом «подобно жеребцу» (сравнение самих же кумандинцев) и тычут фаллом под правую мышку всем присутствующим мужчинам (о чём говорится в словах: koltuk za čašt [quoltyqqa čažat]). А. Анохин и А. Старынкевич получили сведения, что алтайские телеуты и шорцы тычут в этом обряде даже не под мышку, а между ног; и у меня нет полной уверенности в том, что сообщившие мне кумандинцы не воспользовались в данном случае еиfеmismus'ом. Мне правда говорили о том согласно многие кумандинцы из разных селений; но сам я не был на обряде, который происходит раннею весною или позднею осенью.

Каждый из троих активных участников обряда должен обойти *всех* присутствующих, причём он начинает с шамана, после которого переходит к хозяину жертвенной лошади. Если в этом обряде участвует кам, то он выступает не первым, а вторым.

Играющий с фаллом, в надетой маске, произносит, точнее говоря, выкрикивает при этом особые слова, которые я приведу в переводе Сергея Е<имовича> Малова<sup>1</sup>

Кумандинцы в дер. Осинники меня уверяли, что выступают с фаллом именно только те, кто знает эти «слова»; знающих же теперь крайне мало.

1. Задвину я! Произведу трение! (Эти слова повторяются много раз, служа как бы рефреном).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Приношу профессору Сергею Малову свою признательность за перевод кумандинского текста на русский язык.

- 2. О почтенный хан, священный Коса!
- 3. Когда [ты] спускался с белого неба,
- 4. Как белый шёлк был натянут.
- 5. Когда спускался с голубого неба,
- 6. Как голубой шёлк был натянут.
- 7. Задвину я! Произведу трение!
- 8. Когда пронзал<sup>1</sup> абинцев (Abincy туречное население около гор. Кузнецка, Aba-tura, на Алтае).
  - 9. То пронзал до конца [всех без исключения].
  - 10. Задвину я! Произведу трение! Ну, Коча!
- 11. Если скажешь: «Коли насквозь!», то посмотри на это! [при этих словах играющий потряхивает деревянным phallus'ом, который он держит в руках].
  - 12. К корню черёмухи
  - 13. Коча [на] белом жеребце с уздой!
  - 14. Задвину я! Произведу трение! Ну, Коча!
  - 15. К корню акации
  - 16. Всех толкавший священный Коча,
  - 17. Как чалая vulva.
  - 18. Ударял [фаллом] и совокуплялся.
  - 19. Как чалая vulva,
  - 20. Коча [на] белом жеребце с уздой.

Дальнейшие строки, 21–27, привожу не столько в переводе, сколько в толковании местных кумандинцев, для которых и самих многое в этом стихе было, по-видимому, непонятно:

- 21. О своей старости если подумаешь,
- 22. То вспомни и посмотри на это –
- 23. На фалл с шерстью,
- 24. Подобный шее старого коня!
- 25. Старая, дряхлая старушка,
- 26. Фалл сделает [?] тебя крепкою,
- 27. Как чашка из берёзового Maserholz<sup>2</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Этот глагол «пронзать» в 8 и 9 строках сами кумандинцы понимали в значении: соіге, совокупляться.

 $<sup>^2</sup>$  Чашки на Алтае, как и в других местах Сибири и Восточной Европы делают обычно из maserholz — нароста на стволе берёзы.

Таким образом, слово Коčа употребляется здесь в двух значениях: 1) маска, которую надевают на лицо во время обряда и 2) собственное имя кого-то неизвестного.

Хотя сравнение играющих участников обряда с жеребцом здесь обычное, но кумандинцы в полном согласии и без всякого сомнения уверяли меня, что в обряде изображается не жеребец. Противоположное мнение можно усмотреть у миссионера В. Вербицкого. В своём «Словаре алтайского и аладагского наречий тюркского языка» он употребляет слово Коса лесных турок Кузнецкого и Минусинского округов на Алтае так: «берестяная разрисованная маска, надеваемая на себя шаманом при камлании Ульгеню; скидая с себя, шаман надевает иногда эту маску на одного из зрителей, который вследствие сего начинает храпеть и вообще представлять из себя рыскающего жеребца — символ оплодотворяющей силы весенней природы». В том же словаре Вербицкого находим ещё и слово алтайских турок на реке Матрас: «косе, кодёо — портрет Ульгеня на бересте, маска».

Я вполне согласен с кумандинцами в том, что участники описанного эротического обряда изображают собою не жеребца, а кого-то другого. Маска, которую они надевают, ничем не напоминает коня, а изображает явно человека же или человекообразного духа. Тот сравнительный материал, который я приведу ниже, также говорил бы против изображения в данном обряде коня. Напомню, что шаманы североамериканских индейцев и алеутов обычно камлают в масках, изображающих того Ека, духа, которого видит в данный момент шаман, и эти маски во время камлания меняются<sup>3</sup>.

Спустя полгода после моего возвращения с Алтая, мне удалось ознакомиться с рукописями алтайского этнографа А.В. Анохина, автора книги «Материалы по шаманству алтайцев» (Ленинград, 1924. Сборник Музея антропологи и этнографии. Том IV.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Вербицкий В. Словарь алтайского и аладагского наречий тюркского языка. Казань. 1884. С. 145.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Там же. С. 188.

 $<sup>^3</sup>$  Вениаминов И. Записки об Атхинских алеутах и кольтах. СПб.: Иждивением Российско-Американской компании, 1840. С. 45.

Вып. 2)<sup>1</sup>. Рукописи эти писаны ещё в 1912 и 1913 годах, хранятся теперь в Музее антропологии и скоро будут напечатаны в «Сборнике» этого музея. Анохину известен описанный мною выше эротический обряд, но также, по-видимому, не по личным наблюдениям, а по рассказам шаманов. По рукописям А. Анохина, алтайские телеуты по рекам Большому и Малому Бачату, шорцы по рекам Томи, Мрасса и Кондома, а также кумандинцы улуса Кобыйя знают особого «персонажа» по имени Косићап, который живёт на первой сфере (kat) неба. Эта первая сфера неба находится, по воззрениям алтайцев, непосредственно за облаками.

О телеутском Коčuhan'е вскользь упоминает Г. Потанин в своей книге «Очерки Северо-Западной Монголии»<sup>2</sup> со слов миссионера-телеута М. Чевалкова. Последний видит в Качагане развратного человека, который, по алтайской легенде, за распутство был заброшен шаманом Кадулбасем [Kadylbaš'ем] на седьмое небо.

Телеутский шаман совершает жертвоприношение Ülhän'ю во дворе дома недавно оженившегося телеута, в особо устроенном шатре (sööltu), в центре коего находится стоящая на корню (растущая) берёза с ветвями. По описанию А. Анохина, когда шаман на пути к Ülhän'ю на 16-е небо (kat), доходит до первой сферы неба, он прерывает здесь удары бубна и своё пение, поднимает свой бубен вверх, – и в этот момент сходит с первой сферы неба Коčuhan. Этот последний воплощается в шамана и кричит: «Куку!». Шаман спускается с 3-ьей tapty (так называется каждая из 9-ти зарубок ступенек на берёзе внутри шатра), быстро обегает кругом шатра, произнося: «Ху-у! Ху-у!» и опять становится на третьего tapty. В это время женщины, девицы и дети выходят из шатра и располагаются вдали; их места занимают мужчины. Начинается «игра Кочугана» (Коčuhan oinop-jat). Шаман, изображая собою Кочугана, поёт (в переводе А. Анохина):

- 1. Есть у мен шапка ak-ssaak,
- 2. Есть у меня пёстрый (ala) ворот čöö,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> *Анохин А.В.* Материалы по шаманству у алтайцев. Л.: Издательство Российской академии наук, 1924.

 $<sup>^2</sup>$  *Потанин Г.* Очерки Северо-Западной Монголии. СПб.: Типография В. Киршбаума, 1883. Т. IV. С. 938.

- 3. Как сухожилие (ssingir) жеребца есть у меня посох.
- 4. Когда [надлежит] мне спускаться от Ak-Ülhän'я,
- 5. То я схожу как белая материя (ткань), медленно вытягиваясь.
- 6. Когда [надлежит] мне спускаться от Kök-Ülhän'я,
- 7. То я схожу как синяя материя, медленно вытягиваясь.
- 8. Реку Кämčik перейдя, пришёл,
- 9. Кемчикских девиц оплодотворив.
- 10. В виде птички с синей ножкой
- 11. Есть у меня махающийся phallus.
- 12. Молодые (молодожёны) у меня усиленно просили,
- 13. Но я не даю phallus.
- 14. Подобно птичке с красной ножкой
- 15. Есть у меня трясущийся phallus.
- 16. Девицы у меня усиленно просили,
- 17. Но я не даю phallus.
- 18. Пришёл [я сюда] через Abakan и Ssahaj,
- 19. Абаларских девиц оплодотворив.
- 20. У молодых девиц vulva,
- 21. Как сжатые щипцы.
- 22. У молодых баб vulva
- 23. Имеет вид напёрстка.
- 24. У старух vulva,
- 25. Как у сумы отверстие.

При чтении этой «молитвы» (alkyš-sös), шаман постепенно сходит с первой ступени; потом он обходит всех присутствующих в шатре, перед каждым делает энергичный прыжок и читает две первые строки «молитвы», помахивая колотушкой (orbo) бубна. Далее шаман быстро обегает кругом берёзы с зарубкамиступенями, ударяет бубном каждого из присутствующих мужчин, произнося при этом: «Ху-у!» Всё это шаман проделывает два раза.

Есть основания толковать это так: шаман, изображая собою Kočuhan'a, даёт мужчинам силу плодовитости.

Наконец, шаман хочет опять встать на третью ступень (tapty), но один из присутствующих загораживает ему дорогу и мешает. Происходит небольшая борьба: шаман ударами бубна отталкивает преградившего путь, сам вскакивает на третью ступень с приподнятым бубном, и отсылает Косићаn'а обратно двукратным

возгласом: «šarbatai». Таким путём шаман оказывается на второй сфере (kat) неба, миновав первую сферу с Коčuhan'ом.

В приведённом выше телеутском тексте, записанном А. Анохиным, строки 4—7 почти совершенно тожественны со строками 3—6 записанного мною на р. Бие кумандинского текста, хотя прочее содержание текстов отлично. Сходные строки изображают телеутского Кочугана и кумандинского Коча спускающимся с неба подобно белой и синей ткани, у кумандинцев — шёлку. Это тожество даёт нам право заключать, что и кумандинский Коча — тоже обитающий на первой сфере неба дух, как и Кочуган; тем более, что имя Кочуган можно перевести буквально: «Хан Коча».

У кумандинцев улуса Кобыя Анохин отметил и самое имя «Кочуган». Здесь шаман только призывает Кочугана, а все действия этого последнего совершает (выполняет) уже не шаман, а его помощник, который в этом случае носит также название «Косићап». Анохин и кумандинцам улуса Кобыя приписывает тот же самый текст, который записан у телеутов и приведён мною выше в переводе.

Обряд с Кочуганом у кумандинцев улуса Кобыя, по изображению его у Анохина, несколько отличается от описанного мною выше обряда кумандинцев на р. Бии. Обряд совершается во время жертвоприношения Ülhän'ю; это жертвоприношение носит иное название «Üstühü», т. е. – вопрошение духу-небожителю, но оно во всём почти аналогично описанной мною выше tajelha. Кроме маски и фалла, изображающий Кочугана помощник шамана берёт ещё в свою правую руку берёзовый посох (tajak), упоминающийся в тексте «молитвы» (строка 3). С этим нужно сопоставить вскользь сделанное замечание миссионера-телеута Чевалкова, который алтайское слово tajak толкует так: и маленький посох, т. е. деревянное подобие фалла, игравшее такую важную роль у телеутов на реках Бачат и Čumyš, во время камлания с берёзой Ульгеню<sup>1</sup>. Но в улусе Кобыя, по описанию Анохина, фалл и посох фигурируют совершенно рядом.

С посохом в правой руке, поддерживая левой рукой деревянный фалл, в берестяной маске (ködžö) на лице, кобыйский помощник шамана удаляется от жертвенника с толпой подростков-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Там же.

мужчин на открытое место холма. Здесь, при общем одушевлённом веселье, кривляясь и подпрыгивая, Кочуган тычет своим деревянным фаллом между ног всех участников игры; при этом он всё время (непрерывно) выкрикивает слова приведённой выше «молитвы» (alquš-sös).

Активных участников игры здесь не трое, а один «помощник шамана». Тройственность здесь имеется в ином виде: игра происходит в трёх разных местах; Кочуган вместе с толпой подростков дважды меняют место своей игры. С третьего места они с криком и шумом возвращаются к жертвеннику, где Кочуган в изнеможении падает. Его ритуальные принадлежности с него снимают и кладут их у подножия жертвенника.

У телеутов рода tongul A. Анохин отмечает ещё одно специальное камлание Кочгану вместе с Кызырганом. Кызырган — один из Ульгеней, т. е. добрых божеств-небожителей, обитающий на девятой сфере (kat) неба — так же, где и Аbjoš-Тепдеге. В своём обращении к Kozyhan'y шаман, между прочим, поёт: «У тебя посох — синяя радуга», «Ты имеешь красное облако с горбами», т. е. волнообразное, «Ты ездишь на синем бура¹, поводья у тебя из синего шёлка! Отец мой, Коzyhan небесный!». Никаких иных сведений о Кызыгане у нас нет. В одной своей рукописи 1913 г. Анохин приписывает это камлание в честь Кызыргана кумандинцам, в другой рукописи 1912 г., телеутскому колену (поколению, сöök) tongul.

Камлание это происходит в доме, а не под открытым небом. Лицо, изображающее Кочугана, имеет обычные принадлежности, только деревянный фалл его здесь окрашивался кровью жертвенного животного. Главное же отличие в том, что здесь Кочуган, сопровождаемый обычно толпой, бегает в течение целого дня, как по своей деревне, так и по соседним деревням. Встречающихся мужчин останавливает и тычет им между ног свой деревянный фалл. Женщины и девицы во время игры Кочугана тщательно скрываются в амбарах или в огородах; но если они случайно повстречаются с Кочуганом, то последний их не трогает.

Подходя к окнам каждого дома, Кочуган произносит свою <...> «молитву» и домохозяин выносит сопровождающей Кочу-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Проф. С.Е. Малов переводит алтайское bura: лось.

гана толпе (спутникам) хлеб, куски мяса, яйца, табак. Всё это складывается в мешок и вечером, после игры-обряда, делится между участниками.

Телеуты рассказывают, что несколько лет тому назад (пишет Анохин в 1912 году), во время камлания Кызыргану, Кочуган воплотился в человека, который во время камлания находился в другом улусе, за 15 километров. Неожиданно для своих родных этот человек ночью убежал к месту камлания. Прибежав, схватил посох и фалл, и играл в беспамятстве целые сутки, после чего долго хворал. Эту же самую легенду о Коча, только в очень неопределённой форме, сообщил мне в 1927 г. кумандинец-солдат Кучук Базеев в дер. Осинники, прибавив, что он слышал этот рассказ не дома, а далеко. Нового в его варианте мало: быстро бегающий человек сравнивается с шайтаном; добавляется, что после этот человек стал шаманом.

Анохин сообщает (передаёт) и ещё об одном варианте игры Кочугана. Говоря об изложенном мною выше камлании телеутов рода тонгул Кызыргану, Анохин продолжает (добавляет): «В настоящее время (1912 год) все действия Кочугана упразднены. Фалл и посох Кочугана обычно кладут теперь около табурета, на котором сидит шаман во время камлания. Иногда кто-нибудь из присутствующих постукивает testicul'ями, подвязанными к фаллу; шаман приходит от этого стука в возбуждённое состояние и немного «играет», т. е. подпрыгивает, разваливается, бегает. Так делается во время камлания несколько раз».

\* \* \*

Перехожу к сравнительному материалу.

Из народностей турецкого же мира мы имеем нечто аналогичное у мусульман Туркестана. Правда, здесь мы имеет лишь отдалённый отблеск, смутное воспоминание, переработанное книжниками ислама и приуроченное к мусульманскому поверью о так называемых čiltan'ax. «Чильтан» — слово персидское, означающее собственно: сорок человек, сорок святых; арабское название чильтанов: ridžal-al-haib, т. е. люди сокровенные.

В женском тайном обряде «пляски чильтанов» (čiltan-bazm), отмеченном недавно в Ташкенте, фигурирует аналогичный алтайскому фалл из коры или из кожи. «Весною, когда становится

уже совершенно тепло и местное население уже переселилось из города на лето в пригородные сады, – женщины, пользуясь отсутствием уезжающих в город по делам мужей, уславливаются и собираются вечером в саду, где им никто не может помешать. Здесь они устраивают нечто вроде игры в жмурки. Одной из женщин завязывают глаза, и она начинает ловить прочих. Женщину, которую ей удастся поймать, она обнимает и тискает ей в genitalia сделанный из коры (corio faktum) фалл, который она держит в руках. Число женщин теоретически должно быть сорок, но в действительности их часто бывает меньше. Самый обычай скрывается»<sup>1</sup>.

Здесь иной пол, совершенно иная обстановка. Сильное книжное влияние ислама; но два существенных признака общие: гомосексуальная эротика и искусственный фалл. Есть основания предполагать, что прототип данного исламизированного обычая и описанный выше алтайский обряд восходят к одной и той же основе, к одному и тому же первоисточнику.

Искусственный фалл широко применяется в фаллических культах. Но интересующий нас алтайский обряд не имеет ничего общего с фаллическими культами: никакого следа почитания фалла у алтайцев нет.

Из не-фаллических обрядов с искусственным фаллом напомним весьма характерный «лунный танец» австралийских wačandas. В первое новолуние после того, как созреет съедобный корень ямса (jamswurzel), после пира и попойки копают среди кустарника яму. Ночью вокруг этой ямы происходит особый танец, при котором мужчины тычут в яму копья (символ мужской силы) и поют всё время стих: «Не яма (3 раза), a vulva!»<sup>2</sup>.

Вряд или может быть сомнение в том, что подобные эротические обряды-игры, где половой акт совершается теперь символически, восходят к более древним, где не было символики, а была действительность.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Андреев М.С. Чильтаны в среднеазиатских верованиях // В.В. Бартольду туркестанские друзья, ученики и почитатели. Ташкент: Издание Общества для изучения Таджикистана и иранских народностей за его пределами, 1927. С. 342–343

 $<sup>^2</sup>$  Schultze Fr. Psychologie der Naturvölker. Leipzig: Veit & comp., 1900. S. 161.

Такого рода обрядовые эротические игры, уже без гомосексуальной символики, отмечены во множестве как раз в пределах старого Китая, с которым азиатцы имели давние культурные связи.

А. Ивановский в своей книге «Материалы для изучения истории инородцев юго-западного Китая» и особенно Ник. Масокин в своём труде «Материнская филиация в восточной и центральной Азии» подробно описывают эти эротические обряды в древнем Китае по старым китайским источникам. У предков современных народов Мяо-цзы (М'ао-сzy), Čžun-cz'a и Lun-cz'a в весенние месяцы происходили в поле пляски молодёжи обоего пола; после танцев молодые люди обоего пола уносили на своих спинах девушек, выбрав скрытное место, совокуплялись.

Некоторые из этих обрядовых игр, известных большею частию под названием «танцы под луною», сделались после актами заключения брачных союзов, теми «игрищами между селений», о которых говорит древнерусский летописец<sup>3</sup>. У радимичей, вятичей и северян «не было браков, а игрища между селений: сходились они на игры и пляски и здесь умыкали (уносили, похищали) себе жён, кто с кем согласился». Но первоначальное значение этих обрядовых эротических игр могло и не иметь никакой связи с заключением брачных союзов. Как доказал Фрейзер, а после него Corn. Visser, автор книги 1913 г. «Über die Ursprung etc.»<sup>4</sup>, обрядовое выполнение полового акта на лоне природы служит у первобытных народов «чарою (Zauber) размножения» — магическим действием, благотворно действующим на плодородие, уси-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ивановский А. Материалы для изучения истории инородцев югозападного Китая. Том І. Часть 2. Выпуск 2. СПб.: В типографии В. Безобразова и комп., 1887. С. 931.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Масокин Н. Материнская филиация в восточной и центральной Азии // Известиях Восточного института во Владивостоке. 1910. Т. 33. Вып. 1. С. 22; Масокин Н. Материнская филиация в восточной и центральной Азии // Известиях Восточного института во Владивостоке. 1911. Т. 33. Вып. 2. С. 82–85, 89 и 92.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Полное собрание русских летописей. Том І. Лаврентьевская летопись. Выпуск 1. Изд. 2. Л.: Издательство Академии Наук СССР, 1926. С. 14.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Über ursprung und bedeutung der französischen ortsnamen von Hermann Gröhler: Ligurische, iberische, phönizische, griechische, galliache, latinische Namen. Heidelberg: Winter, 1913.

ливающим действие производительных сил природы и человека. По воззрениям австралийских туземцев, если не совершить в своё время этих эротических обрядов, то птицы перестанут нести яйца и животные – размножаться (плодиться).

В этом смысле есть основания сопоставлять рассматриваемый (исследуемый) нами алтайский обряд с известным Sonnentanzfest чейеков (cheyennes), аранахо и других индейских племён Северной Америки. Sonnentanzfest устраивался прежде ежегодно, а в начале 20-го века через 5–7 лет каким-либо знатным богачом. Продолжался 6 дней, причём собиралось всё племя (народ). Во время празднеств главный жрец совершал публично, modo bestiarum, в палатке «обряд любви» с женою устроителя праздника<sup>1</sup>. Цель этого эротического празднества, по Dorsey, торжественное чествование производительной космической силы, «опытное» сочетание мужской и женской силы вселенной, магическое содействие всем растительным функциям природы и особенно – укрепление производительных функций у участников праздника<sup>2</sup>.

Предполагаемое нами магическое значение алтайского эротического обряда - усилить производительную деятельность природы и человека – вполне согласуется с обстановкою этого обряда у алтайских шорцев и телеутов. У первых, по сообщению А. Старынкевич, эротический обряд с фаллом происходит в тот момент, когда камлающий шаман призывает плодородие на соболей – наиболее важный и ценный предмет их охотничьего промысла. У телеутов колена тонгул рассмотренный нами эротический обряд является частью жертвоприношения Кызылгану, а основной момент этого последнего жертвоприношения - творение Ульгенями душ (kut) на зверей и на детей. При творении душ зверей (Ülhän' aldy jajap jat) присутствующие по очереди подходят к шаману и кладут к его ногам свои шапки, чтобы принять в шапку души зверей. Шаман поёт над каждой шапкой, потом сильно ударяет по ней своим бубном, и владелец шапки спешит возможно скорее надеть её на свою голову, после чего уходит. Из

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> *Dorsey Geoge A.* The Cheyenne I. Ceremonial Organization (Field Columbian Museum Publication 99: Anthropological Series Vol. IX. No. 1). Chicago, 1905.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Buschan G. Illustrierte Völkerkunde. Vol. 1. Stuttgard: Verlegt von Strecker und Schröder, 1922. S. 123.

числа зверей тут имеются в виду главным образом зайцы, лисицы, маралы и козлы. Число творимых зверей соответствует числу (или нумеру) той небесной сферы (kat), на которой живёт данный Ülhän': обитающий на 16-й сфере творит 16 зверей, на 10-й – десять и т. д.

Творение душ (kut) на детей (jajučy bala jajap jat) в том же самом жертвоприношении происходит аналогично. Шапки к ногам шамана здесь кладут только женатые мужчины. Шаман поёт, с рефреном: «Вај bubeš!», т. е. <будь богат -A. M.>, и изрекает обещания (enem jajučy). Опять бьёт над шапкой бубном, после чего владелец шапки спешит возможно скорее надеть её на свою голову. Число творимых детских душ -5, 7, 15. На последней, 16-й, сфере неба шаман просит у верховного Ülhän'я детских душ только одному владельцу жертвенной лошади. Кумандинское выражение о жертвоприношении tajelha *«молятся о жизни»*, повидимому, имеет в виду нечто аналогичное (о продолжении жизни на земле).

Эротический обряд чисто магического характера первоначально, по-видимому, совсем не был связан с какими-либо демонами, духами. Только после, с развитием мифологии, обряд без участия в нём духа казался (представлялся) уже не понятным. Такая история развития особенно ясно сквозит, например, в бурятских играх, происходящих во время вечерних собраний молодёжи. Эти игры у бурят связываются с особыми духами, онгонами, так называемыми «naadani onhon», т. е. духи вечеринок, игровые духи. Для каждой игры предполагается свой Онгон. Он участвует в игре в образе шамана, причём шаман бывает без пояса и без сапог. Среди них есть онгоны, которые всех заставляют плясать и сами усиленно пляшут. Есть бурятские онгоны, ведущие себя очень эротически и в этом смысле обнаруживающие некоторое сходство с алтайским Коча. Такова Ssamsachaj или Malhan-izi, похотливая (сладострастная) жена онгона Döbödo. Она подходит к каждому мужчине и спрашивает: «Большой ли у тебя фалл?» Если ответят: «Не большой», – она проходит мимо. Если же кто-либо скажет: «Большой», – то она радуется, обнимает данного мужчину, валит его на землю, после чего уходит<sup>1</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Хангалов М. Новые материалы о шаманстве у бурят (Записки Восточно-Сибирского отдела Императорского Русского географического

У многих первобытных народов, например у меланезийцев, у племени пуэбло и других, со сроком магических обрядов, имеющих своею целью усиление, повышение действия производительных сил природы и людей, часто совпадает посещение живых людей покойниками. Эти последние при этом нередко представлены бывают в обрядах в виде маскированных лиц, часто обходящих все дома в селении и собирающих подаваемые им съестные припасы. Разные комические выходки всегда и обязательно сопровождают эти серьёзные вообще обряды. Не исключена возможность, что первичным ядром, из коего впоследствии развились алтайские эротические обряды с Кочуганом, был именно подобный меланезийскому магический обряд с участием в нём покойников. И обряд Кочугана мог развиться из обряда одного из покойных народных героев, прославившегося своею половою силою.

## Послесловие

После моего доклада об алтайском эротическом обряде 12 апреля 1928 г. в Радловском кружке Музея Антропологии и Этнографии в Ленинграде Лидия Б<орисовна> Панек обратила моё внимание на статью грузинского этнографа Serg. Macalathia «Le culte du Phallos en Géjrgie» (на грузинском языке), напечатанную в грузинском журнале «L'Observateur» (1926. С. 122–136.), научном органе Общества Истории и Этнографии Грузии¹ (Тифлис).

В 1925 году С. Макалатиа наблюдал в Мулахском районе Сванетии масляничный обряд, известный здесь под названием «сакмиса» (ssakmissa). Этим же именем называется одно из главных действующих лиц обрядовой игры, которого одевают уродом с горбом из соломы на спине, в рваных брюках. На костюме Ssakmiss'ы подвешено деревянное изображение фалла, длинною около 20 сантиметров. В руках Ssakmiss'ы старый веник; его сопровождают 6 человек «moachari» («сопровождающие»). Другой активный участник игры зовётся «keena», собственно: масленич-

общества по этнографии. Т. 2. Вып. 1). Иркутск: тип. К.И. Витковской, 1890. С. 78.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Приношу свою благодарность Лидии Б. Панек за указание данной статьи и за перевод грузинского текста на русский язык.

ный. На костюме его также подвешивается деревянное изображение фалла, но одет он, по-видимому, наряднее и в руке держит деревянный меч dašnari. С Keena находятся два персонажа, одетые в женскую одежду и называемые «dedopali», т. е. собственно: невеста. Ряженные «keena», «ssakmissa» и «dedopali» выходят на площадь среди села и производят здесь разные движения эротического характера. Ssakmissa гонится за женщинами с заострённой палкой, тычет их этой палкой и заигрывает с ними.

## Литература

Анохин А.В. Материалы по шаманству у алтайцев. Л.: Издательство Российской академии наук, 1924.

Андреев М.С. Чильтаны в среднеазиатских верованиях // В.В. Бартольду туркестанские друзья, ученики и почитатели. Ташкент: Издание Общества для изучения Таджикистана и иранских народностей за его пределами, 1927. С. 333–348.

Вениаминов И. Записки об Атхинских алеутах и кольтах. СПб.: Иждивением Российско-Американской компании, 1840.

Bербицкий В.И. Алтайские инородцы. М.: Скоропеч. А.А. Левенсон, 1893.

Вербицкий В. Словарь алтайского и аладагского наречий тюркского языка. Казань: Типография В.М. Ключникова, 1884.

*Глухов А.Н.* «Тайэлга» // Материалы по этнографии. Том III. Выпуск І. Л.: Издание Государственного русского музея. С. 95–100.

 $Ивановский\ A.$  Материалы для изучения истории инородцев югозападного Китая. Том І. Часть 2. Выпуск 2. СПб.: В типографии В. Безобразова и комп., 1887.

*Масокин Н.* Материнская филиация в восточной и центральной Азии // Известиях Восточного института во Владивостоке. 1910. Т. 33. Вып. 1.

*Масокин Н.* Материнская филиация в восточной и центральной Азии // Известиях Восточного института во Владивостоке. 1911. Т. 33. Вып. 2.

Полное собрание русских летописей. Том І. Лаврентьевская летопись. Выпуск 1. Изд. 2. Л.: Издательство Академии Наук СССР, 1926.

*Потанин Г.* Очерки Северо-Западной Монголии. СПб.: Типография В. Киршбаума, 1883. Т. IV.

 $\it Xангалов \, M.$  Новые материалы о шаманстве у бурят (Записки Восточно-Сибирского отдела Императорского Русского географического

общества по этнографии. Т. 2. Вып. 1). Иркутск: тип. К.И. Витковской, 1890.

Buschan G. Illustrierte Völkerkunde. Vol. 1. Stuttgard: Verlegt von Strecker und Schröder, 1922.

Dorsey Geoge A. The Cheyenne I. Ceremonial Organization (Field Columbian Museum Publication 99: Anthropological Series Vol. IX. No. 1). Chicago, 1905.

*Middendorf A. Th. v.* Reise in den äussersten Norden und Osten Sibiriens, während der Jahre 1843 und 1844. St. Petersburg: Buchdr. der K. Akademie der Wissenschaften, 1847.

Radloff W. Aus Sibirien. Leipzig, 1883.

Schultze Fr. Psychologie der Naturvölker. Leipzig: Veit & comp., 1900. Über ursprung und bedeutung der französischen ortsnamen von Hermann Gröhler: Ligurische, iberische, phönizische, griechische, galliache,

latinische Namen. Heidelberg: Winter, 1913.

## А. В. Малинов

## ЭКСПЕДИЦИЯ Д.К. ЗЕЛЕНИНА НА АЛТАЙ В 1927 г. $^{1}$

Дмитрий Константинович Зеленин (1878–1954) вошел в науку как крупнейший специалист по этнографии восточных славян. Однако в наследии ученого есть фундаментальные труды по сибирской этнографии: «Идеологическое перенесение на диких животных социально-родовой организации людей» (1935), «Идеология сибирского шаманства» (1935), «Культ онгонов в Сибири: пережитки тотемизма в идеологии сибирских народов» (1936), «Обычай добровольной смерти у примитивных народов» (1937). Начало увлечению Зеленина сибирской тематикой положила экспедиция на Алтай в 1927 г. Зеленин не стал тюркологом или сибиреведом в строгом смысле этого слова. К сибирской этнографии его привели, с одной стороны, широта научных интересов, а с другой, - занятия восточнославянской этнографией. Главным итогом экспедиции 1927 г. стала статья «Эротический обряд в жертвоприношениях алтайских турок». Написанию статьи предшествовал доклад Зеленина 12 апреля 1928 г. в Радловском кружке Музея Антропологии и Этнографии в Ленинграде. Черновые наброски к этому докладу, а также экспедиционные записные книжки, отложившиеся в фонде Д.К. Зеленина в Санкт-Петербургском филиале архива РАН (Ф. 849. Оп. 1. Ед. хр. 510), позволяют дополнить содержание статьи, полнее раскрыть обстоятельства самой поездки и показать те условия, в которых пришлось работать ученому. Фрагменты доклада Зеленина в Радловском кружке содержат наблюдения и заметки бытового характера, а также собственно описания и характеристики тех людей, с которыми встречался ученый, его информаторов. Непосред-

 $<sup>^1</sup>$  Публикуется по: Малинов А.В. Экспедиция Д.К. Зеленина на Алтай в 1927 г. // Этнографическое обозрение. 2016. № 3. С. 57–70.

ственно в статье это отражение не нашло, хотя Зеленин и счел возможным рассказать об этом во время доклада (если, конечно, допустить, что подготовительные записи к докладу, действительно, были озвучены). Записные книжки содержат материалы, которые ученый не счел нужным включить ни в доклад, ни в статью (например, частушку о комсомольцах). Доклад и полевые записи представляют собой тот черновой материал, на основе которого была написана статья. Они не только дополняют статью, но и дают возможность восстановить ход и контекст самой исследовательской работы ученого.

Конечно, обращение Зеленина к сибирской, точнее, тюркской этнографии выглядит странно, особенно на фоне его наиболее известных работ по восточнославянской этнографии. Еще более странным кажется его обращение к шаманским практикам, в то время как сам ученый отмечал, что отправился в экспедицию изучать материальную культуру славянских колонистов. Не стоит сомневаться, что он собрал необходимые сведения о материальной культуре славянских переселенцев. Однако новые материалы, суровая красота алтайской природы и вызванные ею новые впечатления, вероятно, сказались и на выборе новой исследовательской темы. Обряд, следы которого удалось обнаружить Зеленину, действительно, был почти не известен этнографам, никем еще не был описан. Одно из первых упоминаний, имеющих отношение к обряду коча-кан, принадлежало Г.Н. Потанину. В дополнениях к четвертому выпуску «Очерков Северо-Западной Монголии» (1883) было опубликовано сообщение «Сööки и шуточные характеристики инородческих родов (сооков). (Записано г. А. Адриановым в 1881 г.)». В нем приводились сведения М.И. Чевалкова о происхождении сеока тайаш, проживавшего в районе р. Пызас: «Не знаю, насколько заслуживает вероятия объяснение Чолышманского миссионера, Телеута о. Михаила Чивалкова, происхождения этой кости, но я его все-таки приведу. По мнению о. Чивалкова, Таяш переделано из таяк – бажодок, то есть, деревянное подобие penis'a, игравшего такую важную роль у Телеутов Бачатских и Чумышских, во время камлания с березой Ульгену. Таяш это собственно коёш (качоган по телеутски), то есть, блядун, а коёш (вероятно, олицетворение развратного человека), за распутство был заброшен на седьмое небо камом Кадылбашем (это тот самый знаменитый кам, который улетел из огня, когда кто-то захотел сжечь всех камов). Отец Михаил высказал уверенность, что Таяш-сööк есть в сущности тонгул $c\ddot{o}\ddot{o}\kappa$ »<sup>1</sup>. Собранные Зелениным сведения были значительно более подробными и позволяли реконструировать сам обряд. Не удивительно, что он не мог пройти мимо столь привлекательного материала. Его статья стала пионерской. Более того, после войны, т. е. со второй половины ХХ в., обряд кочо-кан уже не проводился, так что статья Зеленина стала не только исследованием, но и одним из основных источников его изучения. Ассимиляционные процессы приняли в кумандинском этносе необратимый характер, что не позволяет надеяться на восстановление традиционной культуры и мировоззрения народа, в том числе и обряда кочокан, а с уходом исследователей и знатоков кумандинских древностей из числа самих кумандинцев, носителей культурноисторической памяти народа (Ф.А. Сатлаева, В.М. Данилова, М.В. Кастаракова) оказалась практически утрачена возможность как получения новой информации, так и уточнения уже известных сведений.

Чем руководствовался Зеленин, столь радикально меняя тематику своих исследований? В этом, вероятно, сказался исследовательский темперамент Зеленина, хорошо раскрывающий масштаб его личности как ученого, обладающего исследовательским чутьем и способностью понять значение обнаруженного им нового материала. В то же время, сама история написания этой статьи показывает, как в действительности «делается» наука и научные открытия. Реальная история науки далека от упрощенной схемы и «школьной» классификации научных специализаций. Исследования Зеленина - лучшее тому подтверждение. Импульс, заданный экспедицией на Алтай, и возникший новый научный интерес проявились в последующих работах ученого по сибирской тематике. Они еще раз подтвердили, насколько крупной фигурой в отечественной этнографии был Зеленин. Впрочем, подобная широта научных поисков не была исключением в русской науке. Достаточно вспомнить «восточную гипотезу» В.В. Стасова и его энергичную полемику с оппонентами по этому вопросу. Как и

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> *Потанин Г.Н.* Очерки Северо-Западной Монголии. Выпуск IV. Материалы этнографические. СПб.: Тип. В. Киршбаума, 1883. С. 938–939.

Зеленин В.В. Стасов не был востоковедом, более того, он не был даже этнографом в строгом смысле этого слова, но, тем не менее, сумел сказать свое слово в фольклористике. Обоснованная им гипотеза о происхождении былинных сюжетов с Востока (хотя и не новаторская) получила продолжение в исследованиях Г.Н. Потанина.

Интерес к сибирской и, в частности, к алтайской этнографии во многом был подготовлен тем широким пониманием этнографической науки, которым руководствовался Зеленин. Этнографические работы ученого, написанные на стыке истории, фольклористики и лингвистики, раскрывают многообразную хозяйственно-бытовую и духовную жизнь народа, семейные и общественные обряды, верования и ритуалы, диалектологические особенности говоров и историю происхождения этносов. Разрабатываемый ученым ретроспективный метод означал типологическое изучение современных явлений, опираясь на которые можно было бы реконструировать прошлые состояния духовной и материальной жизни народа.

Уже в магистерской «Великорусские говоры с неорганическим и непереходным смягчением задненебных согласных в связи с течениями позднейшей великорусской колонизации» (1915) и докторской «Очерки русской мифологии» (1917) диссертациях Зеленина определился его интерес к проблемам взаимодействия русского населения с соседними народами. Особенно интенсивно это взаимодействие должно было сопровождать процесс колонизации, когда новые природно-географические условия вынуждали славянских переселенцев активнее заимствовать хозяйственную технику и технологии у коренных народов. С целью изучения таких процессов Зеленин летом 1927 г. совершил поездку на Северный Алтай. Маршрут его экспедиции был следующим: он пересек границу Ойротской автономной области в районе р. Куюк, а затем проехал по правому берегу р. Бии практически от ее устья до истока, посетив аилы Алёшкино, Сапожкино, Куреево, Осинники, Салазан, Басток, Чурбашкино, Полушкино, Турочак, Тундошкино, Санькин Аил, Кебезень, Арбыбаш, Какаиха<sup>1</sup>. В докладе ученый следующим образом описывал замысел и путь

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> СПбФА РАН. Ф. 849. Оп. 5. Ед. хр. 691. Л. 274.

своей экспедиции: «Я изучаю нар<одную> технику вост<очных> славян, и для меня Алтай был любопытен как созданный историей живой эксперимент для разрешения занимающего меня вопроса о влиянии рельефа поверхности на формы нар<ародной> техники. На Алтае много в<елико>-р<усских> и укр<аинских> переселенцев – давних и новых. Они прибыли в горную страну с равнин, иные даже из степей. Какая перемена произошла в их технике – землед<едьческой> и иной <...> – вот интересовавший меня вопрос, за разрешением коего я ехал на Алтай.

Разумеется, при изучении в<осточно->слав<янской> нар<одной> техники меня интересует и взаимное влияние соседей. В данном случае такое влияние со стороны алтайцев на русских могло быть даже сильнее, ибо алтайцы давно приспособились к горному рельефу, который для славянских колонистов является совершенно новым. Вот почему в мою задачу входило также ознакомление с нар<одной> техникой туземцев Алтая — сравнительно с русской.

Мой путь по Алтаю был отличен от обычного пути этнографич<еских> экспедиций. Чуть ли не все наши экспедиции направляются маршрутами, рекомендуемыми проф. Сапожниковым <...> в его книге "Пути по Алтаю" <...> А именно: от Бийска на р. Катунь, через Улалу и Чемал, Чую на Кебезень и Телецкое озеро, оттуда на плотах по реке Бии.

Я совсем не поехал на р. Катунь, а поехал вверх по р. Бия, где больше слав<янских> колонистов. Мой маршрут ограничился тем, что я проехал по правому берегу всего течения р. Бии, от её устья до истоков, до Артыбаша на Тел<ецком> озере, оттуда сделал лишь несколько экскурсий в дер<евни> (озеро было уже бурным, а пароход перестал ходить). <...> Путь оказался очень тяжёлым, особ<енно> конечно выше Турочака. От Кебезени нет колёсного пути: пришлось ехать верхом, а от Артыбаша на лодках. На плотах я не спускался: дожди (грозы) были почти ежедневно; пришлось бы промокнуть – в лучшем случае»<sup>1</sup>.

Собирая материалы по народной технике славянских колонистов, Зеленин заинтересовался техникой тюркского населения и, по собственному признанию, «обращал внимание и на иные сто-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Там же. Л. 262–263.

роны их быта, тем более что я был впервые на Алтае»<sup>1</sup>. Так, он отмечал: «Общее моё впечатление таково. На среднем течении р. Бии, начиная от границ Ойротии: <в> дер<евнях> Сапожкино, Осинники, Чурбашкино, даже Полушкино, Санькин Аил алтайцы, особенно кумандинцы – менее <обрусели – зач. > подверглись христианской культуре, нежели в верховьях Бии, в частности, на Тел<ецком> озере. Сеоки: куманды (вер<хние> и нижние), особенно многолюдные, гилей, имеют во многом более примитивную культуру, нежели сеоки теленгет, кузень, комлач и др. на Тел<ецком> озере. Правда, на средней Бие нет конусообразных юрт, а только рублёные избы русского типа, сильнее развито земледелие. Особенно нельзя не пожалеть, что именно кумандинцы менее всех прочих алт<айских> племён изучались этнографами»<sup>2</sup>. Историографии этнографии кумандинцев была посвящена статья Ф.А. Сатлаева<sup>3</sup>. Первые упоминания о кумандинцах содержатся в «Истории Сибири» Г.Ф. Миллера<sup>4</sup> и материалах экспедиции И. Гельмерсена<sup>5</sup>. Записки 1811 г. А.М. Горохова о кумандинцах не были опубликованы; о их содержании известно лишь в кратком пересказе П.И. Небольсина<sup>6</sup>. В 1913 г. те же селения, что и Зеленин посетил А.В. Анохин с целью сбора материалов о шаманизме у кумандинцев. Но эти записи не были обработаны и опубликованы. Не вошли они и в книгу А.В. Анохина «Материалу по шаманству у алтайцев» (Л., 1924), рукопись которой была отправлена в Академию наук еще в 1912 г. Экспедиционные материалы А.В. Анохина 1913 г. по кумандинской этнографии сохранились в архиве<sup>7</sup>, с ними мог быть знаком и Зеле-

¹ Там же. Л. 262.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Там же. Л. 262–263.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> *Сатлаев Ф.А.* Изучение кумандинцев в историко-этнографической литературе // Ученые записки ГАНИИИЯЛ. Горно-Алтайск: Горно-Алтайское книжное издательство, 1969. Вып. 8. С. 30–40.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> *Миллер Г.Ф.* История Сибири. М.: Издательская фирма «Восточная литература» РАН, 1999. Т. І. С. 556–569; 2000. Т. ІІ. С. 429–431.

 $<sup>^{5}</sup>$  *Гельмерсен И.* Телецкое озеро и телеуты Восточного Алтая // Горный журнал. СПб., 1840. Ч. І. Кн. 1. С. 26.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> П. Н. (Небольсин П.) Рассказы о сибирских золотых приисках. Статья четвёртая // Отечественные записки. 1847. Т. 54. № 9. С. 32–33.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> МАЭ РАН. Ф. 11. Оп. 1. № 57; № 58; № 59.

нин, однако основные материалы А.В. Анохина стали ему доступны уже после написания статьи по итогам экспедиции. В самой статье он использовал выдержки из текста А.В. Анохина «Доклад о телеутском шаманстве» (1912), также до сих пор, к сожалению, не опубликованном<sup>1</sup>.

Оказавшись в кумандинских селах, Зеленин начал собирать сведения о шаманах. «Я, конечно, знакомился с местными шаманами, – признавался он в докладе, – хотя это было не так легко. Шаманы сильно напуганы комсомольцами (русскими, гл<авным> обр<азом>) и всячески скрываются от русских. М<ежду> пр<очим>, уверяли, что камлать над больным русским им нельзя. (И не-шаманы также напуганы комсомольцами, которые преследуют вместе с <...> самогоноварение). Пьяные алтайцы (а они, особенно кумандинцы, редко не пьяны) не 1 раз мне предлагали вопрос: не комсомолец ли я?, а когда я отвечал отрицательно, грозили: "На выстрел к себе не пущу комсомольца!" Ещё чаще ко мне обращались с вопросом: правда ли, что нашу веру (т. е. шаманство) совсем хотят нарушить?! Я, конечно, отвечал, что это не соответствует совсем советской политике, которая признаёт свободу мнений и верований. Мне плохо верили. Оказалось, что шаманов не раз заставляли камлать в сельских театрах - для увеселения публики...

Масса алт<айского> населения очень плохо осведомлена о своей языческой религии. По-видимому, и шаманы теперь тоже не особенно сведущи, камки, особенно женщины, каких больше, нежели мужчин камов. Более интеллигентные алтайцы находятся, по-видимому, под сильным влиянием миссионерской терминологии; напр<имер>, они знали только одного бога Кутая; об Ульгене и Эрлике, будто бы не слыхали. (Куремеся, конечно, знали, но не как бога, а как чорта).

Впрочем, я, конечно, и не старался особенно проникнуть в тайны алт<айского> язычества, так как не владею местным языком, да и не это было моею главною целью. Для меня важно было, правда, познакомиться, т. е. почувствовать общее мироощущение, общий склад религиозной психологии первобытного ал-

¹ МАЭ РАН. Ф. 11. Оп. 1. №. 162.

тайца – именно хотя бы почувствовать интуитивно. Это важно при изучении первобытной мифологии, чем я занимаюсь»<sup>1</sup>.

От местных жителей Зеленин узнал об эротическом обряде, сведения о котором отсутствовали в исследовательской литературе. Он заинтересовался этим обрядом и начал собирать необходимую информацию. Вот как сам ученый рассказывал об этом в докладе: «О нём мне сначала глухо и неопределённо сообщили русские. Алтайцы на мои расспросы о том отвечали отрицательно. После я убедился, что, действительно, этот обряд известен теперь только в немногих местах на средней Бие: сеоки куманды, гилей и кузень.

Но часто меня и обманывали, ибо алтайцы очень тщательно скрывают этот обряд от посторонних. Я знал, что ни в одном из многочисленных печатных трудов по Алтаю нет никаких решительно сообщений об этом обряде. Недавние экспедиции Русского Музея на Алтай также не отметили его. Вот почему я особенно настойчиво добивался сведений об этом таинственном обряде.

Обстоятельства мне помогли. Везде, где только была возможность, я осматривал места жертвоприношений, так называемую тайэлгу. Там висит на дереве лошадь — конская шкура с головой и ногами; и таких мест на моём пути было не мало. Некоторые алтайцы не советовали мне подходить близко к жертвенной лошади; женщинам же прямо запрещали подходить <...> Меня естественно интересовала обстановка жертвоприношений, тем более что наблюдать самые жертвоприношения я не мог: они идут ранней весной. Везде я находил одно и тоже: конскую шкуру на жерди, 9 берёзовых ветвей ("погона"), стоящих при особого устройства изгороди.

Жертвенники с костями и посуды – утвари, которая была употреблена при жертвоприношении. Мне встречались первое время старые таилги – коим было 3–5 лет.

Только в дер. Полушкино (ниже Турочака по р. Бие на 35 килом.) я встретил свежую тайэлгу — <19>27 г. На этой таилге сохранился в неприкосновенности и жертвенник, и вся жертвенная утварь.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> СПбФА РАН. Ф. 849. Оп. 1. Ед. хр. 510. Л. 262–264.

В Полушкине преобладает русское население. Алтайцев только 10–15 домов, сеоки: гилей, куванды.

К счастью, тут живёт шаман Захар Наз<арович> Злаков. Кам сравнительно молодой, конечно, алкоголик и бедняк. Авторитет его не велик, но к больным его возят часто, даже за 40 км. Даже, говорят, раньше 3-го приглашения к больному он не едет. Когда я прибыл в П<олушкино>, дома его не застал; уверяли, что он по найму делает двери у одного жителя в соседней деревне.

Русские мальчики привели меня на таилгу. Я её сфотографировал. Осмотрел и описал утварь. Случайно проходил мимо алтаец Антон Апыжаков – на покос. Я разговорился с ним. Мне очень хотелось получить себе подлинную жертвенную утварь. К моему удовольствию, алтаец не возражал. Он сказал: "Мы сами делаем всё, сами можем и новую сделать". Я ему, конечно, предложил гонорар – сначала небольшой 3 р.; потом должен был увеличить до 10 рублей. На этом и сошлись. Я поторопился уехать – главным образом из боязни, что Антон Апыжаков, продавший без уполномочия от общества обществ<енные> вещи, передумает, или соседи ему не позволят продавать вещи. На обратном пути – через 3-4 недели, когда я в Полушкине фотографировал шамана Злакова, этот самый Апыжаков явился ко мне пьяным. Я заметил, что насколько в трезвом виде кумандинцы скромны и приличны, настолько пьяными они ведут себя нахально, грубо, дерзко, не говоря о навязчивости.

В самом фамильярном тоне (я не узнал прежнего скромного Апыжакова) он начал скандалить, требуя от меня прибавки денег: хозяйки де (жертв<енной> лошади) потребовали от него могарычей, ему не хватило моих денег. Я готов был выдать ему рубля 3, чтоб только он отвязался и не мешал мне и собравшейся публике. Но мой ямщик (русский вятчанин из Куреева, Багин, беспартийный, но замечательно революционно настроенный; сын его партийный — секретарём аймака в Турочаке) напал на Апыжакова, начал его ругать за то, что тот не соблюдает своего слова... Кончилось тем, что я должен был лишь сфотографировать пьяного Апыжакова вместе с его малолетней дочкой.

Когда в моих руках оказался деревянный фалл "коток", употребляющийся в эротическом обряде при жертвоприношении таилга, тогда кумандинцы уже не могли отрицать существование у

них обряда. Но рассказы их были краткими и нередко противоречивыми. Я убедился, что на всей верхней Бие этого эротич<еского> обряда, действительно, нет. Не знает его и Глухов, посвятивший таилге в 1926 г. специальную статью. Нужно сказать, что и в других частях таилги есть отличия в разных сеоках»<sup>1</sup>.

В записной книжке Зеленин приводит краткую историю своего главного информатора: «Захар Назарыч Злаков, около 40 лет, род. в Старом Полушкине, лет 10 камлает; отец не был кам. Дядя отца был кам (в старом Полушкине). Дядя умер прежде. Бубен по поручению кама делают. Неграмотный. Мальчиком болел = мучил Азѐ (дух). 15-23 годов болен был; без ума делался временами»<sup>2</sup>; «Захар: не лечили его, когда маленький хворал, камлали, но не помогло (ломало его)»<sup>3</sup>. Рассказ о каме Злакове Зеленин сопровождает описанием той атмосферы, в которой приходилось работать этнографу. «Вообще кам Злаков был крайне неоткровенен со мной. Я знал, что единственное средство завоевать его симпатии – это (напоить) угостить его вином. Но я считал ниже своего достоинства прибегать к такому средству, тем более что достать в этих местах вина почти что невозможно. Винных лавок нет; кооперативов на 30-40 км. крайне мало, и те б<ольшей> ч<астью> не торгуют вином. А где торгуют – вино раскупается как редкость. Дело в том, что везти по этим скверным горным дорогам бутылки крайне трудно: легко их разбить. Привозят мало. Вино редкость. Много, правда, самогону, но постороннему человеку достать самогона трудно и опасно. За приезжими следят, и этнограф, угостивший кама самогоном, рискует попасть в газеты, как человек спаивающий местное население. Я равным образом не рисковал заглянуть в местные крайне бедные и захудалые русские церкви: многим из местного начальства, повидимому, очень выгодно на кого-н<ибудь> донести, а особенно на приезжего из столицы. Имею основание предполагать, что некоторые из такого рода начальства, которым выгодно донести на столичного служащего, в простоте души (были убеждены), надеялись, что если по его доносу, например, меня уволят со службы,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Там же. Л. 265–269.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Там же. Л. 172 об.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Там же. Л. 260.

то данное лицо (донесшее на меня) и будет назначено на мою должность. По кр<айней> мере, некоторые русские мои ямщикиприятели изображали мне местные (дела) отношения именно в таком свете. Атмосфера тяжёлая; особенно трудно путешественнику. Нужно сказать, что здесь начальства из местных туземцев нет совсем: они ещё слишком отстали. Русские партийцы в этой глуши не высокого калибра, не возвышались над личными <...> Память о гражданской войне здесь ещё очень свежа. Ещё теперь продолжают доносить на тех, кто помогал белым...»<sup>1</sup>.

В статье Зеленин приводит перевод песни (молитвы), сопровождающей обряд Кочо-кан. Доклад раскрывает обстоятельства, при которых была записана эта песня в деревне Осинники (ныне Шунарак, Турочакского района Республики Алтай). «Только накануне моего отъезда из пределов Ойротии, – рассказывал Зеленин, – когда я уже нанял ямщика до гор. Бийска, мне сказали в дер. Осинники, что с кочей играют те, кто знают особые слова. Проговорились случайно, а потом стали отрицать: будто никто этих слов не знает из присутствующих, по крайней мере. Отсылали один к другому. Очень больших трудов мне стоило записать эти слова, которые, по-видимому, здесь и сохранились плохо. Ещё труднее было перевести их на русский язык. Точнее говоря, перевести так и не удалось: даже лучшие местные знатоки русского языка затруднялись перевести. Полуинтеллигентный алтаец Сергей Базеев был в этот вечер "без родных ног" – пьян вдрызг.

Проф. Сергею Ефимов<ичу> Малову я обязан переводом этого текста на р<усский> язык, и приношу ему за это свою глубокую благодарность. Записывал я от группы жителей в дер. Осинники, гл<авным> об<разом> от <...> Базеева. Сами они знали плохо и сбивались. Пропускали слова замечательно разнообразно — одно и тоже слово. (Я склонен думать, что тут большую роль играет экзогамия: матери (и жёны) из разных сеоков; естественно, что и в говоре <...> разные влияния). Я следовал, гл<авным> обр<азом>, алтайцу-солдату, который, по-видимому, произносил мне алт<айские> слова несколько на русский лад — и мне легче было их передать русскими буквами. <...> При переводе алтаец-солдат Кучук говорил мне не раз: если бы можно было

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Там же. Л. 270–271.

показать тебе (ту вещь, которая называется данным словом), я бы показал, а то нельзя: т. е. отвлечённые слова прилагательные и глаголы, он крайне затруднялся переводить»<sup>1</sup>.

Своего информатора Зеленин характеризовал следующим образом: «Сергей Андреевич Базеев (б<ывший> учитель, но хитрит)»<sup>2</sup>. В статье приведен только перевод песни. В рукописи же сохранился текст песни Кочакана на кумандинском языке с подстрочным переводом:

- «1. Jyldyrajyn qyštyrajyn!
- 2. Abajanym pai Qoča
- 3. Aj-ajastyн düšärdä,
- 4. Aq čibek polup šüilgen!
- 5. Küҕ-ajastyн düšärdä,
- 6. Kük čilbek polup šüilgen!
- 7. См. 1.
- 8. Abalardy jyrtyrda
- 9. Artysbīn sai tigen (tijän)!
- 10. См. 1.
- 11. Jēu qoča!
- 12. Tyjyn tizeн, bonu kür!
- 13. Čyrbytaqtyн tözünä
- 14. Čyrbyr aq tai pai qoča
- 15. См. 1.
- 16. Cp. 11.
- 17. Šaqpynaqtyн tözünä!
- 18. Šalyš itärgän (tyrjan?) pai qoča (godä?)
- 19. Šaldyn jora potoqty
- 20. Šaldyr atkan qočabyn
- 21. См. 19.
- 22. Cp. 14.
- 23. Qarān kižen qandyp dep?
- 24. Tujupun dezäн ponu kör!
- 25. Tujuzu tüktü moposom
- 26. Qarapan attyн moino ošqoš!
- 27. Qarān qurtujaq(t) tyn qandyp dep?
- 28. qalpan
- 29. Urlu-urlu qaindan (?)

 $^{2}$  Там же. Л. 345 об.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Там же. Л. 273.

30.

- 31. Čarma-čarma qaindan
- 32. Čaryp itken (?)»<sup>1</sup>.

В черновых набросках Зеленина сохранился еще один фрагмент песни Кочакана, первые две строчки которого совпадают с приведенной песней. Сопровождающие этот фрагмент материалы посвящены тому эпизоду, когда кам раздает зародыши (кут) на детей и животных.

«Ильдырын – Кыштырын Абылганы' – Кочасè Шакпунакты каранде Ша́лыш тырган ко́ча Чхэбыкты каранты Ша́лыш тырган ко́ча Кучу ястан тушкэнду Шуильдэн»².

Иносказательный характер текста приводил к тому, что его буквальный перевод не раскрывал смысла самой песни. Тогда кумандинцы, к которым я обращался за помощью (Л.Н. Пешперова, Е.К. Сатлаева, В.П. Петрушова), пояснили их смысл, объясняющий и значение всего обряда Кочакан. Во время обряда плодородия, каким является камлание Кочокану, допускаются внебрачные связи, осуждаемые во всякое другое время. Прежде всего, это имеет отношение к женщинам, которые по какой-либо причине не смогли создать семью или не имели детей. Если же через отведенный срок у такой женщины рождался ребенок, то не подвергалась осуждению не только сама женщина, но и этого ребенка ей помогала содержать и воспитывать вся деревня. Считался ли такой ребенок сыном самого Кочакана, мои информаторы не уточняли.

В экспедиционных записных книжках Зеленина также приводятся краткие выписки по сеокам, проживавшим в разных аилах и описания некоторых идолов: Каным, Крыскан, Ээ (их вид, размеры и проч.).

¹ Там же. Л. 29–30.

 $<sup>^{2}</sup>$  Там же. Л. 246.

В самой крупной сибиреведческой работе Зеленина «Культ онгонов в Сибири. Пережитки тотемизма в идеологии сибирских народов» материал о кумандинцах представлен крайне скупо. Зеленин дважды ссылается на свою статью «Эротический обряд в жертвоприношениях алтайских турок», правда, везде говоря об ойротах. На с. 269 он приводит рисунок кумандинского онгона Чалыг из статьи Г.Н. Потанина «Этнографические сборы А.В. Анохна» (Труды Томского общества изучения Сибири. III. Вып. 1. Томск, 1915) и дает описание этого рисунка: «Чалыг, курмежек (онгон) ойротов-кумандинцев на р. Бие. Делали из березы; одна нога короче, так как Чалыг был хромой. Кумандинцы говорят, что Чалыг сопутствует человеку на охоте; во время тяжелой болезни они поят Чалыга брагой, причем шаман, изображая этого демона, прихрамывает на одну ногу»<sup>1</sup>.

Вскоре после поездки Зеленина, в 1929 г. экспедицию на Алтай организовал Институт по изучению народов СССР АН. В отчете, составленным Алексеем Михайловичем Сухотиным (1888-1942) содержалась информация о численности и языке куманднцев. Так он подтверждал единство языка кумандинцев и челканцев, что указывало на произвольное (административное) разделения этих народов. «Радлов же писал, что по языку они "почти не различаются от кумандинцев". По расспросам среди кумандинцев, свидетельство Радлова подтверждается полностью. А.А. Сыркашев рассказывал мне, что ему приходилось ездить на Лебедь в качестве партийного агитатора; на собраниях он выступал поалтайски, и слушатели утверждали, что отлично его понимают. Наоборот, он – Сыркашев – шалганцев понимал с трудом»<sup>2</sup>. «Список народностей КИПС, – писал А.М. Сухотин, имея в виду Комиссию по изучению производительных сил, - даёт численность кумандинцев в 873 чел. (по данным 1917 г.!). Цифра эта в действительности является преуменьшенной в несколько раз. Перепись 1926 г. насчитала лиц с кумандинским языком всего 2908. Но, по моим сведениям, и эта цифра значительно ниже действительной. Собранные мною данные позволяют утверждать, что всё туркоязычное население Солтонского и Старобардинского

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Зеленин Д.К. Культ онгонов в Сибири. Пережитки тотемизма в идеологии сибирских народов. М.–Л.: Изд. АН СССР, 1936. С. 420.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> СПбФА РАН. Ф. 849. Оп. 5. Ед. хр. 691. Л. 7.

рр. Бийского окр<уга> следует считать кумандинцами, т. е. включить в их число и зарегистрированных переписью по этим районам "татар" и "алтайцев", плюс несколько сот человек в Лебедском айм<аке> Ойротской обл. Таким образом, численность кумандинцев (по признаку языка) устанавливается мною свыше 5000 человек.

Более подробные сведения о численности и расселении кумандинцев будут сообщены в моей работе о кумандинском наречии.

Числящиеся кумандинцами около 1500 человек в Сростинском р<айоне> Бийского окр<уга> являются таковыми только по происхождению (по мужской линии), никакого другого языка, кроме русского не знают и, по личным моим наблюдениям, ничем не отличаются от окружающих их русских крестьян.

Всесоюзная перепись зарегистрировала ещё около тысячи кумандинцев (с русским языком) в Уймонском айм<аке>Ойр<отской> обл<асти>. По единогласному утверждению сведущих лиц (в том числе председателя облисполкома И.С. Алагызова) эти "кумандинцы" в действительности русские "кержаки" (старообрядцы), считавшие выгодным числиться "инородцами" (в частности, кумандинцами) для избавления от воинской повинности»<sup>1</sup>. Можно заметить, что работавшая в 1930-е гг. у кумандинцев этнограф Н.П. Дыренкова указывала на общую численность кумандинцев в 9000 человек.

Последнее недоумение А.М. Сухотина объяснимо тем, что кумандинцы переселились к уймонским староверам еще в XIX в., поэтому село Усть-Кокса относилось к Нижне-кумандинской волости, хотя и находилось от нее на несколько сотен километров южнее и, соответственно, выше в горах. К началу XX в. уймонские кумандинцы обрусели, сохранив лишь знание о своей национальной принадлежности. О тюркском этническом субстрате, в частности шуйцев, среди староверов Южного Алтая упоминает Л.И. Шерстова<sup>2</sup>.

В 1931 г. в Институт этнографии АН СССР в Ленинграде из Ойротского областного музея для обработки и подготовки к из-

\_

¹ Там же. Л. 7–8.

 $<sup>^2</sup>$  *Шерстова Л.И.* Тюрки и русские в Южной Сибири: этнополитические процессы и этнокультурная динамика XVII — начала XX века. Новосибирск: Изд-во ИАЭТ СО РАН, 2005. С. 202.

данию был доставлен архив А.В. Анохина (1869–1931). Зеленин, заведовавшей в то время библиотекой института, был одни из тех, кто приступил работе с архивом. Он, в частности, разбирал рукописи, в которых имелись сведения о материальной культуре коренного населению Южной Сибири. К весне 1935 г. Зеленин завершил свою часть работы, подготовив к передаче в издательство машинописный вариант книги «Архив А.В. Анохина. Т. І. Материальное производство ойротов и шорцев». Однако издать книгу не удалось, она была опубликована лишь в 2013 г. 1

Статью Д.К. Зеленина «Эротический обряд в жертвоприношениях алтайских турок» нельзя отнести к вовсе неизвестным тестам ученого. В фонде ученого в Санкт-Петербургском филиале архива РАН отложились две версии, подготовленной им статьи: русскоязычная<sup>2</sup> и немецкоязычная, которая была опубликована в 1928 г.<sup>3</sup>. Несомненно, русскоязычная версия была положена в основу немецкоязычного варианта статьи, обратный перевод которой на русский язык при наличии авторского оригинала был бы излишен и не мог бы соперничать с ним по точности и корректности. Более того, статья 1928 г. не только не переиздавалась, но и мало доступна. Так, например, экземпляр журнала со статьей Зеленина, хранившийся в Библиотеке Академии наук в Санкт-Петербурге, был уничтожен пожаром 1986 г. Работа Зеленина была первым описанием обряда Кочо-кан у кумандинцев в этнографической литературе, хотя ему лично не удалось присутствовать на самом обряде. Следующие исследования этого обряда принадлежат ученикам Л.П. Потапова Ф.А. Сатлаеву<sup>4</sup> и Д.А. Функу. В средине XX в. песня Кочо была записана этнографом-кумандинцем П.И. Каралькиным, текст которой воспроизве-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Анохин А.В. Материальное производство ойротов и шорцев / Подгот. текста и посл. А.В. Малинова. СПб.: Издательский дом Мост, 2013.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> СПбФА РАН. Ф. 849. Оп. 1. Ед. хр. 510. Л. 1–30.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Zelenin D. Ein erotischer Ritus in den Opferungen der altaischen Turken // Internationales Archiv für Ethnographie. 1928. Bd. XXIV. Hf. IV–VI. Leiden. S. 83–98.

 $<sup>^4</sup>$  *Сатлаев*  $\Phi$ .*А*. Коча-кан — старинный обряд испрашивания плодородия у кумандинцев // Сборник МАЭ. Л.: Наука, 1971. Вып. 27. С. 130–141.

ден в монографиях В.Я. Бутанаева<sup>1</sup> и Д.А. Функа<sup>2</sup>. В монографии Д.А. Функа приводятся сведения об обряде Кочо-кан у телеутов, представленные А.В. Анохиным в «Докладе о телеутском шаманизме», исследовательская библиография и сравнительные материалы<sup>3</sup>.

Статья Зеленина не публиковалась на русском языке. Точно не известно, предпринимал ли он попытки издать ее в Советском союзе, по крайней мере, архивная рукопись носит чистовой характер. Реактуализация научного наследия Зеленина может быть не бесполезна для современной алтайской этнографии и отечественной фольклористики, способна привлечь внимание к малоизученным вопросам этнографии кумандинцев и шаманизма в целом. Настоящая публикация подготовлена по автографу Зеленина, хранящемуся в его фонде. В рукописи использовано несколько вариантов ссылок. Выходные данные некоторых работ приводятся в самом тексте в круглых скобках; другие даны в постраничных примечаниях. В постраничных примечаниях приводятся и комментарии самого Зеленина. При подготовке рукописи к публикации постраничные примечания, содержащие указания на литературу, оформлены в соответствии с современной библиографией. Авторские ссылки в тексте в круглых скобках переведены в постраничные примечания и, по возможности, дано их полное библиографическое описание. Вставки в квадратных и круглых скобках принадлежат автору, в угловых скобках – публикатору.

### Литература

Анохин А.В. Материальное производство ойротов и шорцев / Подгот. текста и посл. А.В. Малинова. СПб.: Издательский дом Мост, 2013.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> *Бутанаев В.Я.* Бурханизм тюрков Саяно-Алтая. Абакан: Издательство Хакасского государственного университета им. Н.Ф. Катанова, 2003. С. 246–247.

 $<sup>^2</sup>$  Функ Д.А. Миры шаманов и сказителей: комплексное исследование телеутских и шорских материалов. М.: Наука, 2005. С. 104–105.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Там же. С. 105–106, 149.

*Бутанаев В.Я.* Бурханизм тюрков Саяно-Алтая. Абакан: Издательство Хакасского государственного университета им. Н.Ф. Катанова, 2003.

 $\Gamma$ ельмерсен U. Телецкое озеро и телеуты Восточного Алтая // Горный журнал. СПб., 1840. Ч. І. Кн. 1.

Зеленин Д.К. Культ онгонов в Сибири. Пережитки тотемизма в идеологии сибирских народов. М.–Л.: Издательство АН СССР, 1936.

*Миллер*  $\Gamma.\Phi$ . История Сибири. М.: Издательская фирма «Восточная литература» РАН, 1999. Т. I.; 2000. Т. II.

Музей антропологии и этнографии (Кунсткамера) РАН (МАЭ РАН). Ф. 11. Оп. 1. № 57.

Музей антропологии и этнографии (Кунсткамера) РАН (МАЭ РАН). Ф. 11. Оп. 1. № 58.

Музей антропологии и этнографии (Кунсткамера) РАН (МАЭ РАН). Ф. 11. Оп. 1. № 59.

Музей антропологии и этнографии (Кунсткамера) РАН (МАЭ РАН). Ф. 11. Оп. 1. №. 162.

 $\Pi$ . *Н.* (Небольсин  $\Pi$ .) Рассказы о сибирских золотых приисках. Статья четвёртая // Отечественные записки. 1847. Т. 54. № 9. Отд. VIII. С. 21–41; №10. С. 114–134.

*Потанин Г.Н.* Очерки Северо-Западной Монголии. Выпуск IV. Материалы этнографические. СПб.: Типография В. Киршбаума, 1883.

Сатлаев Ф.А. Изучение кумандинцев в историко-этнографической литературе // Ученые записки ГАНИИИЯЛ. Горно-Алтайск: Горно-Алтайское книжное издательство, 1969. Вып. 8. С. 30–40.

 $\it Camлaee \ \Phi.A. \$ Коча-кан — старинный обряд испрашивания плодородия у кумандинцев // Сборник Музея антропологи и этнографии. Л.: Наука, 1971. Вып. 27. С. 130—141.

Санкт-Петербургский филиал архива РАН (СПбФА РАН). Ф. 849. Оп. 1. Ед. хр. 510.

Санкт-Петербургский филиал архива РАН (СПбФА РАН). Ф. 849. Оп. 5. Ед. хр. 691.

 $\Phi$ унк  $\hat{\mathcal{A}}$ . Миры шаманов и сказителей: комплексное исследование телеутских и шорских материалов. М.: Наука, 2005.

*Шерстова Л.И.* Тюрки и русские в Южной Сибири: этнополитические процессы и этнокультурная динамика XVII — начала XX века. Новосибирск: Изд-во ИАЭТ СО РАН, 2005.

Zelenin D. Ein erotischer Ritus in den Opferungen der altaischen Turken // Internationales Archiv für Ethnographie. 1928. Bd. XXIV. Hf. IV–VI. Leiden. S. 83–98.

#### Ф. А. Сатлаев

# СПРАВКА ОБ ИСТОРИЧЕСКОМ ТЕРРИТОРИАЛЬНОМ ИЗМЕНЕНИИ ГРАНИЦ ГОРНОГО АЛТАЯ

В соответствии с Законом Российской Федерации «Об установлении переходного периода по государственно-территориальному разграничению в Российской Федерации» от 3 июля 1992 года № 3198-1 и поручением заместителя Председателя Госсобрания-Эл Курултай Д.И. Табаева мною изучены архивные материалы по этому вопросу и составлена настоящая справка.

Границы расселения алтайских племен, их землепользование находились в прямой зависимости от политики Российской империи, проводимой по отношению к зависимым от России народам, а также от той цели, какую преследовало местное колониальное бюрократическое чиновничество, от воли которых решалась судьба завоеванных, покоренных народов. Последнее обстоятельство было решающим. Эта традиция осталась по сей день.

Уже по этой причине вся колониальная, переселенческая и земельная политика царизма была тесно связана [между собой]. Правовые отношения также регулировались чиновничеством и часто вели к конфликту между национальным, пришлым и местным аборигенным населением Алтая, Западной Сибири и Сибири в целом. Естественно, колониальные власти защищали в первую очередь интересы русского народа.

Колонизация территории Алтая проходила в несколько этапов. На первом из них (с конца первой четверти XVII столетия до первой четверти XVIII столетия) происходит процесс насильственного покорения населения степных и предгорных районов Алтая казацкими и стрелецкими войсками российского государства. При этом военно-феодальная (воеводская канцелярия) администрация сохраняет относительную свободу и самостоятельность подчиненных племен при условии своевременной уплаты податей: ясака, поминочных и подарочных соболей и т. д. выдавая за это «Владенные грамоты», в которых указывались права завоеванных народов на земли и охотничьи угодья. При этом,

воеводская канцелярия не вмешивалась во внутренние дела рода. Каждый род представлял из себя податную единицу-волость со своим управлением.

Захват и закрепление земель алтайских племен сопровождались строительством острогов, крепостей, форпостов, маяков и других укрепленных пунктов. Аборигенное население Алтая было вынуждено платить ясак за право пользования и проживания на своих исконных землях.

На протяжении всего XVII столетия алтайские племена занимали свои старые кочевья и охотничьи угодья по рекам: Чумыш, Алей, Приобье, Чарыш, Ануй, Катунь, Бия и т.д., с прилегающими к этим рекам горами, тайгой, покрытой девственными лесами. В XVII столетии колонизационное население — русские — были относительно малочисленными, составляя в основном служилое сословие. Проживали они вокруг городов-крепостей Томска и Кузнецка.

В XVII столетии степные районы Алтая были заселены племенами телеутов, известных у русской администрации под названием «белых калмыков». Главным районом их кочевания оставались районы Верхней Оби и Западные предгорья Алтая. Территория Горного Алтая была занята горными телеутами, в которые входили роды мундус, тодош и кергил<sup>1</sup>. Каждая из них образовывала отдельную волость.

В это время значительная часть кумандинцев занимала территорию по рекам, Бии и Катуни, где у них были волости «Малые и Большие Куманда». Часть кумандинцев жила по реке Чарышу, близ впадения его в Обь, т. е. на устье Чарыша, в низовьях его. В чертежной книге Семена Ремезова территория расселения кумандинцев отмечена между реками Неня, Куманды и Лебеди с подразделением на Куманду Верхнюю и Нижнюю<sup>2</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Долгих Б.О. Родовой и племенной состав народов Сибири в XVII веке. М.: Издательство АН СССР, 1960. С. 106, 144; *Уманский А.П.* «Телеуцкая землица» в XVII столетии // Ученые записки Горно-Алтайского научно-исследовательского института истории, языка и литературы. Барнаул, 1969. Вып. 8. С. 44.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ремезов С.У. Чертежная книга Сибири, составленная Тобольским сыном боярским Ремезовым в 1701 году. СПб.: тип. (бывш.) А.М. Котомина, 1882. Л. 22.

Челканцы в XVII в. занимали территорию в верховьях рек Кондомы, Лебеди и его притокам Байголу, Клыку и Садре.

Основными волостями тубаларов были Кузенская, Комношская, Тюргешская, Южская, Баланская<sup>1</sup>. Все они, за исключением рода палан, занимали ту же территорию, где они проживают в настоящее время (Чойский, Турачакский, Майминский районы).

Кроме указанных племен в ясачных книгах XVII в. отмечены еще степные волости: Тогульская, Аскиштимская, Тагапская, Керетская и отдельно указаны Ускатские белые калмыки. На карте С. Ремезова Тогульская и Тагапская волости находились в верховье реки Чумыша. Аскыштымская волость располагалась в верховье рек Иши и Устката. Ускатские «белые калмыки» жили по реке Усткату<sup>2</sup>. Это территория современных районов Солтонского, Целинного и Тогульского.

Колонизация Алтая русским населением началась во втором десятилетии XVIII в. Уже к 1734 г. в ведомстве Малышевской, Белоярской, Бийской крепостей насчитывалось 34 населенных пункта, возникших стихийно в результате вольно-народной колонизации. За последующие двадцать лет в этом районе было уже 96 пунктов, населенных беглыми из России крестьянами. Так был положен насильственный захват земель алтайских племен по правобережью Оби, ее притокам: Чумышу, Алею и Чарышу (левый приток Оби). Разработка А. Демидовым богатых месторождений меди на Гальцовском и Медвежьем горах также способствовали притоку русского населения на Алтай, возникновению горнозаводских поселений.

Был построен завод на реке Белой. Здесь же воздвигнута Колыванская крепость. В 1774 г. был пущен Барнаульский завод, в этом же году было начато строительство Шульбинского завода. Позднее на Алтае были построены Павловский, Сузунский, Алейский и другие заводы, добывавшие медь, серебро и золото.

После смерти А. Демидова в 1745 г. его заводы стали собственностью русских царей по указу от первого мая 1747 г. Царская семья, расширяя производство на Колыванских заводах, увеличивает число крепостных, приписанных к заводам русских крестьян. Уже к 1761 г. их число достигает 23758 душ или 118790

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Долгих Б.О. Родовой и племенной состав... С. 112–113.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Там же. С. 113.

человек, которые были поселены на Алтае в основном по правобережью Оби и Бии, долине реки Чарыша, на исконных землях алтайских племен.

Для охраны заводов была воздвигнута укрепленная линия, которая шла от реки Иртыша с Усть-Каменогорской крепости до Оби, затем до Бийской крепости. В нее входили форпосты Шульбинский, Староалейский; крепости Колыванская, Чагырская, Барнаульская, Белоярская и Бийская крепость; Кобанова защита, Чарышский форпост<sup>1</sup>. По данным П.С. Палласа, во время его путешествия от Чарышского форпоста тянулись следующие укрепленные пункты: Сосновский маяк, Шанцы Маральих гор, Слюденский маяк, Антоновский форпост, Николаевский маяк, Терские Шанцы, Ануйская крепость, Катунская крепость, Бийская крепость, Бехтемирский, Новиковский форпосты, Кузедеевский форпост, Кузнецкая крепость<sup>2</sup>.

Уже ко времени путешествия П.С. Палласа (1770) между городами-крепостями Усть-Каменогорск, Бийск, Барнаул и Кузнецк была возведена сплошная укрепленная линия, означавшая границу занимаемой русской администрацией территории, южнее которой кочевали племена джунгар, в составе которых числились и роды южных алтайцев. Строительство Колывано-Кузнецкой линии было начато по указу от 1 мая 1747 г. и закончено 1764 г. по проекту генерала Доколонга<sup>3</sup>. В 1765 г. на этой линии числилось 32 укрепления. Строительство крепостей и форпостов было закончено к 1771 г. В нем насчитывалось уже 70 различных укреплений<sup>4</sup>.

 $<sup>^1</sup>$  Сергеев А.Д. Тайна алтайских крепостей. Барнаул: Алтайское книжное издательство, 1975. С. 10–13; Агапова Т.П. Возникновение и развитие кабинетского хозяйства на Алтае в XVIII веке // Сибирь XVII—XVIII вв. Новосибирск, 1962. С. 209–212; Ядринцев Н.М. Сибирь как колония. СПб.: тип. М.М. Стасюлевича, 1882. С. 132; Потапов Л.П. Очерки по истории алтайцев. М.,-Л.: Изд-во АН СССР, 1953. С. 197; Государственный архив Алтайского края (ГААК). Ф. 1. Оп. 2. Д. 1416. Л. 600.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Паллас П.С. Путешествие по разным местам Российского государства по повелению Санкт-Петербургской Академии наук. Книга вторая. СПб.: Печатано при Императорской Академии Наук, 1786. С. 300.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Сергеев А.Д. Тайна алтайских крепостей. С. 17.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ГААК. Ф. 1. Оп. 2. Д. 1416. Л. 602.

Основная масса населения горных районов (южные алтайцы) приняло русское подданство по указу от 2 мая 1756 г. Официально территория их проживания была выделена в 1811 г. на площади 110 тыс. кв. верст под названием «Калмыцкие стойбища». Границы этой территории не были твердо установлены. Местные власти, горное начальство считали их границей Колывано-Воскресенскую (Бийскую) казачью линию и государственную границу России с Китаем.

По данным начальника Колыванских заводов П.К. Фролова по генеральской карте это пространство включало 8 млн. 626 тыс. десятин земли. Из них южные алтайцы — «зюнгорские калмыки» — занимали 3 млн. 250 тыс. десятин; «двояданцы» — теленгиты — 2 млн. десятин; кумандинцы — 375 тыс. десятин. Таким образом, территория кочевий южных алтайцев состояла из 5 млн. тыс. десятин земли. Но это было число условное владение, так как оно не было закреплено никаким юридическим документом (актом), чем пользовалось горное начальство, колонизационное крестьянское хозяйство, захватывая самовольно лучшие участки кочевий алтайнев<sup>2</sup>.

Высочайшим указом от 22 июля 1822 г. в статье 4, пунктах 5 и 6 указывалось, что все земли алтайского горного округа принадлежат ведомству Колывановоскресенских заводов<sup>3</sup>. Этим самым алтайцы навсегда были лишены своих земель.

Активное движение русских заводских крестьян в пределы Горного Алтая [началось] в 1801—1802 годах. Это была «ползучая миграция» непосредственно по захвату территории Горного Алтая с низовий рек Бии и Верховного Приобья. Население северных районов «сползало» в южное предгорье и горные районы, богатые промысловым зверем, рыбой, птицей, обширными плодородными землями, в междуречье Катуни, Песчаной и Ануя, правых притоков Катуни – Ише, Маймы и т. д.<sup>4</sup>

<sup>3</sup> Полное собрание законов Российской империи. Т. 38. СПб.: Тип. 2-го Отделения Собственной ее императорского величества канцелярии, 1830. С. 396; Памятная книжка Томской губернии на 1912 год. Томск: Тип. Губернского управления, 1912. С. 80.

 $<sup>^{1}</sup>$  *Потапов Л.П.* Очерки по истории алтайцев. С. 183–184.

² ГААК. Ф. 1. Оп. 2. Д. 1416. Л. 652.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>ГААК. Ф. 1. Оп. 2. Д. 523. Л. 6, 20, 21–23, 37–38 и др.

В результате в первой четверти XIX столетия было положено начало захвату земель и вытеснения ясашного населения с наиболее плодородных земель в низовьях междуречья Катуни, Песчаной и Ануя, захват промысловых угодий алтайцев. Уже к 1815 г. к югу от пограничной линии появилось 17 селений, из которых была создана Алтайская волость. Приток колонизационного населения особенно усиливается после указа Александра I 1818 г., согласно которому все желающие могли поселиться за пограничной линией с «ведома и утверждения Колыванского горного начальства». В конце первой четверти XIX столетия за Бийской пограничной линией насчитывалось уже 54 села с числом душ 2394 мужчин<sup>1</sup>.

В 1831 г. по распоряжению Томского гражданского губернатора Главной чертежной горного правления «были назначены и нанесены на карту границы калмыцких (алтайских) стойбищ по левую сторону реки Катуни», утвержденные главным начальником Колыванских заводов Ковалевским. Заводским крестьянам запрещалось поселение в «калмыцких стойбищах» без согласия алтайцев. Однако этот запрет носил формальный характер, так как на деле не были установлены межевые знаки на границах кочевий, не указаны письменно и обнародованы. Алтайское население не должно было выходить за черту, назначенную для их кочевья, лежащей только по левой стороне Катуни и Коксы<sup>2</sup>. Этот запрет не касался русских заводских крестьян, которые попрежнему захватывали кочевья алтайцев, строили дома, хозяйственные постройки; появлялись новые селения. Тем самым еще до отмены крепостного права лучшие угодья, пастбища, охотничьи места были захвачены заводскими крестьянами. Все это отложилось в многочисленных документах: прошениях, жалобах, отчетах, трудах историков, например, С.С. Шашкова, Г.Н. Потанина, литературных произведениях и других документах.

После отмены крепостного права в России Кабинет был вынужден изменить свою прежнюю политику и перейти от политики ограничения и запрещения переселения в Алтайский горный округ к ее активному освоению и приглашению крестьян «внутренних губерний России», для чего был издан закон от 30 июля

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Памятная книжка Томской губернии на 1912 год. С. 79.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Там же. С. 81–82.

1865 г., по которому переселенцы освобождались от налогов и повинностей на пятнадцать лет, выдалась ссуда на обзаведение около ста рублей<sup>1</sup>.

В 1879 г. были введены в действие правила заселения алтайских земель «в виде опыта на три года, чтобы потом провести все в законодательном порядке»<sup>2</sup>.

В мае 1912 г. были изданы «Правила устройства кочевых инородцев Бийского уезда», согласно которым кочевые алтайцы переводились на оседлость. У южных алтайцев «Правила» практического претворения не получили.

С 1911 по 1913 годы у алтайцев было проведено землеустройство. Из 8 млн. десятин земли Кабинет изъял около 6 млн., которые были распределены по земельным, лесным и другим фондам для образования оброчных статей. Этим самым землепользованию алтайцев был нанесен жестокий удар. У них были изъяты все излишки земель, в «Калмыцких стойбищах» алтайцы получили надел в 15 десятин на душу, как и русские крестьяне. Дючины у них были упразднены, институт зайсанства упразднен. Вместо дючин были созданы волости по русскому образцу во главе с волостным старостой. Тем самым, инородческое управление и землевладение было навсегда ликвидировано и уничтожено.

Упразднены были Сарасинская, Быстрянская управы и Кокшинский улус, где проживали оседлые крещенные алтайцы. Вместе с тем землеустройство 1913—1914 годов не устранило основных противоречий между русским и алтайским населением. Захват земель, вытеснение алтайцев в горы всегда вызывала ненависть к русским. Поэтому земельный вопрос оставался главным во всех отношениях.

В период февральской революции он достигает кульминационного пункта, когда ставится вопрос по существу о выделении Горного Алтая из состава России и образовании самостоятельного государства.

После февральской революции в России в Горном Алтае бы-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Центральный государственный исторический архив (ЦГИА). Министерство Внутренних Дел. 1866. Д. 23. Л. 4; Переселенческое управление. Ф. 391. Оп. 3. Д. 880. Л. 70.

 $<sup>^2</sup>$  Памятная книжка Томской губернии на 1912 год. С. 84; ГААК. Ф. 3. Оп. 1. Д. 50. Л. 48; Сибирская жизнь. 27 июля 1902 г.

ла организована Алтайская Горная Дума, важнейшей целью которой было образование из горной части Бийского и Кузнецкого уездов отдельного Горно-Алтайского уезда. Горная Дума 12 января 1918 г. объявила явочным порядком о выделении Горного Алтая из состава Бийского уезда. Для законодательного оформления существующего положения с 6 по 12 марта 1918 г. в деревне Улала был создан Учредительный съезд, основной целью которого было образование республики, куда входили земли Русского Алтая, Минусинской Котловины, Урянхая (современная Тува), Монгольского Алтая и земли бывшей Джунгарии. Это было бы государство в государстве, которое должно было стать составной частью общероссийской федерации. Однако решения съезда не были претворены в жизнь. Было лишь избрано управление, получившее название Каракумской Алтайской управы, выделившееся в Каракорум-Алтайский округ под руководством окружного Совета. Округ делился на волости, в которых избирались Советы крестьянских, солдатских и инородческих депутатов. Алтайский губисполком признал создание Каракорум-Алтайского уезда<sup>1</sup>.

В апреле этого же года губисполком создал особую комиссию по отделению Горного Алтая от Бийского уезда в составе Усина, Толмачева, Громоздина, Катаева и Фокина. (Территория Горного Алтая к этому времени занимала 160 тыс. кв. верст, вероятно с Горной Шорией). Комиссия подтвердила обоснованность выделения Горного Алтая в особую административную единицу с подчинением Каракорум-Алтайского совдепа губернскому совдепу.

27 апреля исполком Алтайского губсовета утвердил выводы комиссии.

На основании решения заседания губисполкома от 14 сентября 1920 г. за номером семь Алтайгубисполком ходатайствует о выделении Горного Алтая в самостоятельную уездную единицу в границах бывшего Каракорум-Алтайского уезда с присоединением Черно-Ануйской, Куяганской, Сарасинской и Алтайской волостей.

Центр административного управления по этому решению

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> *Иванцова Н.Ф., Сатлаев Ф.А.* Первые шаги к автономии // Звезда Алтая. 1 июня 1989 г.; ГААК. Ф. 24. Оп. 1. Д. 755. Л. 74.

был переведен из села Шебалино в Алтайское как узловой пункт трех трактов: Чуйского, Уймонского и Улаганского<sup>1</sup>. В состав уезда вошли 28 горных волостей, без предгорных районов и на 1 января 1920 г. в нем числилось: Ахтыганская, Успенская, Ыныргинская, Паспаульская, Улалинская, Имеринская, Айская, Ново-Дмитриевская, Чергинская, Узнезинская, Мьютинская, Шебалинская, Тюдралинская, Усть-Канская. Абайская, Урсуло-Кеньгинская, Солдамская, Горно-Онгудайская, Ининская, Катандинская, Уймонская, Кош-Агачская, Улаганская, Чулымшанская, Алтынкольская и Киргизская волости.

В состав уезда не были включены Лебедская, Шульгине-Логовская и Кокшинская волости (бывший Кокшинский Улус, где проживали оседлые алтайцы). Сюда же не вошли Куягинский, Сарасинский (населенный крещенными казахами и алтайцами) и Алтайская волости. 30 апреля 1920 г. был издан приказ об образовании Горно-Алтайской автономии (уезда-области). В 1920 г. было решено временно передать Бухтарминский край в ведение Семипалатинской области. (Бывшие кочевья зайсана Гулчугая, главы бухтарминских сойотов-урянхайцев)<sup>2</sup>. Таким образом, Горно-Алтайский уезд оказался по-прежнему изолированным от земледельческих районов предгорий.

Границы Каракорумского уезда были временно утверждены 13 апреля 1920 г. в старых границах до утверждения границ в губернском масштабе<sup>3</sup> на заседании губернского революционного комитета, т. е. до образования Западно-Сибирского, затем Алтайского края. В Горно-Алтайский уезд, затем автономную область, не вошли земли Шульгине-Логовской, Кокшинской, Алтайской и Сарасинской волостей.

Земли Быстрянской инородной управы, куда входили села Улала, Быстрянка, Березовка, Пильно, Балыкса и другие были отторгнуты из состава уезда еще землеустройством 1913–1914 годов, которое было проведено в северных предгорных районах значительно раньше, начиная с 1900 г.<sup>4</sup>

<sup>2</sup> ГААК. Ф. 233. Оп. 3. Д. 6. Л. 7; Ф. 24. Оп. 1. Д. 755. Л. 16, 22, 36, 42, 43.

¹ ГААК. Ф. 24. Оп. 1. Д. 775.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ГААК. Ф. 24. Оп. 1. Д. 755. Л. 43.

 $<sup>^4</sup>$  Памятная книжка Томской губернии на 1912 год. С. 94; ГААК. Ф.1. Оп. 2. Д. 1916. Л. 610 и др. источники.

Временные границы Каракорумского уезда позднее не пересматривались. Уездный центр из села Алтайского был переведен в село Улалу, переименованное в 1928 г. в город Ойрот-Тура, затем в 1947 г. – Горно-Алтайск (Лебедская волость вошла в состав уезда в 1926 г.).

В 1924 г. в Западно-Сибирском крае было проведено районирование. По Всесоюзной переписи 1926 года наибольшее количество алтайцев за пределами области проживало в Солонешенском (802 чел.), Сростинском (2711 чел.), Старобардинском (2398 чел.), Тогульском (108 чел.), Солтонском (1332 чел.), Михайловском (146 чел.) [районах] и т.д. Большинство алтайцев, например кумандинцы и телеуты, попали в рубрику «Татары». В Старобардинском районе их насчитывалось 623 человека, в Тогульском 202 человека, Солтонском 1429 человек и т. д. Эти данные показывают, что значительная группа алтайского населения (около 10 тыс. человек) проживала за пределами только что созданной автономной области, а в национальном строительстве были допущены серьезные ошибки, благодаря противодействию Бийского совдепа, двойственной политике Алтайского губисполкома.

Таким образом изложенные выше факты позволяют сделать вывод, что царское правительство на протяжении трех столетий изымало земли коренных аборигенов Алтая, проводя усиленно русификаторскую политику, основные цели и задачи которой были разработаны графом М. Сперанским. Основной целью русификации алтайцев было изъятие излишков земель в предгорных районах и в «калмыцких стойбищах». Образование Горно-Алтайского уезда не прекратило процесс захвата земель алтайцев и не решало окончательно вопрос о земле и границах уезда, хотя он был создан временно. Позднее границы области не пересматривались, и она была оторвана от хлебных районов, входящих некогда в состав земель «калмыцких стойбищ». В связи со специализацией Горного Алтая на животноводстве снабжение хлебными продуктами происходило из степных районов, поскольку Горно-Алтайская область не имела собственной базы производства и добычи хлеба.

В новых условиях, в связи с происшедшими преобразовани-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Всесоюзная перепись населения 1926 года. Том VI. Отдел 1. М.: ЦСУ Союза ССР, 1928. С. 254–255.

ями Республика Алтай не имеет по-прежнему своей базы производства хлеба. Поэтому следует пересмотреть границы Республики Алтай и [Алтайского] края; вернуть, наконец, земли области (республики) в пределы границ, отведенных некогда кабинетским начальством, разумеется, не затрагивая интересов русскоязычного населения. Это позволит Республике Алтай обеспечивать население Горного Алтая собственным хлебом, мучными изделиями и т.д.

Это прежде всего земли Алтайского района (Сарасинская управа), Советского (Кокшинский улус), Красногорского района — земли Быстрянской управы. Этим самым будет восстановлена историческая справедливость по отношению части алтайского населения, находящегося в составе Республики Алтай.

### Литература

Агапова Т.П. Возникновение и развитие кабинетского хозяйства на Алтае в XVIII веке // Сибирь XVII—XVIII вв. Новосибирск: Изд-во СО АН СССР, 1962. С. 207—228.

Всесоюзная перепись населения 1926 года. Том VI. Отдел 1. М.: ЦСУ Союза ССР, 1928.

Долгих Б.О. Родовой и племенной состав народов Сибири в XVII веке. М.: Издательство АН СССР, 1960.

*Иванцова Н.Ф., Сатлаев Ф.А.* Первые шаги к автономии // Звезда Алтая. 1 июня 1989 г.

Паллас П.С. Путешествие по разным местам Российского государства по повелению Санкт-Петербургской Академии наук. Книга вторая. СПб.: Печатано при Императорской Академии Наук, 1786.

Памятная книжка Томской губернии на 1912 год. Томск: Тип. Губернского управления, 1912.

Полное собрание законов Российской империи. Т. 38. СПб.: Тип. 2-го Отделения Собственной ее императорского величества канцелярии, 1830.

*Потапов Л.П.* Очерки по истории алтайцев. М.–Л.: Изд-во АН СССР, 1953.

*Ремезов С.У.* Чертежная книга Сибири, составленная Тобольским сыном боярским Ремезовым в 1701 году. СПб.: тип. (бывш.) А.М. Котомина, 1882.

 $\it Cергеев \ \it A.Д. \ \it T$ айна алтайских крепостей. Барнаул: Алтайское книжное издательство, 1975.

Уманский А.П. «Телеуцкая землица» в XVII столетии // Ученые записки Горно-Алтайского научно-исследовательского института истории, языка и литературы. Барнаул, 1969. Вып. 8. С. 41–62.

 $\it Ядринцев \ H.M.$  Сибирь как колония. СПб.: тип. М.М. Стасюлевича, 1882.

### ПРИЛОЖЕНИЕ

Государственный архив Алтайского края. Ф. 24. On. 1. Ед. хр. 755.

25 января 1920 года

Выделение Алтайской губернии произошло в дни революции по почину населения, съехавшегося в лице его представителей на первое губернское народное собрание в Томск в апреле-мае 1917 года. Позднее, именно 17 июня 1917 г., последовало постановление тогдашнего Временного Правительства о таковом же выделении / без разграничения границ/.

Фактическое разграничение двух губерний пошло своим путем, поскольку выявилась воля населения, живущего в пограничной полосе, и по истечении двух с половиной истекших лет этот процесс, претерпев неизбежные колебания, все-таки остановился и как будто закончился.

/Алтайской губ. и Семипалатинской обл./

Л. 6.

В Каракорумский уезд было выделено на 1 января 1920 года 28 волостей: Ахтыганская, Успенская, Ыныргинская, Паспаульская, Улалинская, Имеринская, Айская, Ново-Дмитриевская, Чергинская, Узнезинская, Мыютинская, Шебалинская, Барагашская, Келейская, Тюдралинская, Усть-Канская, Абайская, Урсуло-Кеньгинская, Солдамская, Горно-Онгудайская, Ининская, Катандинская, Уймонская, Кош-Агачская, Улаганская, Чулымшанская, Алтынкольская, Киргизская.

Л. 16.

Сообщение отделом управления 2 февраля 1920 г. № 577 списки волостей, входящих в уезды Алтайской губернии, не со-

ответствуют имеющимся в алтайском отделе списком волостей, составленным по последним данным бывших земских учреждений.

Не указаны: Коксинская, Чергинская, Лебедская, Шульгино-Логовская, Кокшинская (Улус Кокшинский. –  $\Phi$ . C.).

Л. 22.

16 февраля 1920 г. были приняты следующие решения:

- 1. Утвердить переход к Семипалатинской области югозападной части Алтайской губернии, состоявшейся в 1918 г. по соглашению бывших земских учреждений Алтайской губернии и Семипалатинской области.
- 2. Передать в ведение Семипалатинской области так называемый Бухтарминский край, входивший до сего в состав Алтайской губернии, окончательно установив границы Бухтарминского края в специальном межгубернском совещании.
- 3. Признать желательным переход к Семипалатинской области Прииртышской полосы, отложив окончательное решение вопроса, как равно и о границе в специальной межгубернской комиссии.

Л. 36.

#### Постановили:

Бухтарминский край в составе вышеперечисленных волостей временно передать в ведение Семипалатинской области и создать междуведомственную комиссию из заинтересованных сторон обеих губерний для окончательного определения границ Бухтарминского края.

Л. 42.

## Протокол № 25 заседания губернского революционного комитета с заведующими отделами

13 апреля 1920 года

Присутствовали: тт. Аристов, Селезнев, Ковалев, Нелюбин, Рудаков, Вшивцев, Игнатов, Селеш, Вахрушев, Городов, Рабизо, Громов, Архипов, Мавринский и председатель Бийского уезда ревкома т. Орлов.

Председательствовал т. Аристов.

Секретарь П. Ольшевский.

Постановили: Временно Каракорумский уезд утвердить в старых границах впредь до утверждения границ в губернском масштабе, переименовав его в Горно-Алтайский уезд.

Временно оставить уездный центр в Шебалино, но вопрос о перемещении центра в другое место оставить до выяснения, поручив Совнархозу, земельному отделу, губпродкому и ревкому подготовить весь материал по этому вопросу и запросить селения заинтересованных местностей.

Принять сообщение междуведомственной комиссии к сведению.

Подлинный подписали:

Председатель:

В. Аристов

Л. 43.

1. Нарком внудел 2. В Сибревком

### Докладная записка

Бийский уезд, расположенный в юго-восточном углу Алтайской губернии, охватывает территорию в 112000 кв. верст и объединяет 76 больших волостей, причем делится на две резко обособленные части: степную с русским земледельческим населением (до 480,000 жителей по сведениям 1918 г.) и горную, населенную, главным образом, инородцами, представляющими собой племенную группу тюркского происхождения (алтайцы, телеуты, кумандинцы, черневые татары, щорцы и киргизы). Эта горная часть, удаленная от г. Бийска на 500-600 верст, на юге граничит с Монголией и по своему географическому положению (хозяйственно-бытовым условиям жизни и расовым особенностям) населения ничего общего не имеют с остальными частями Бийского уезда. Населяющие эту часть туземцы, составляя 5/6 всего населения (142.000), живут преимущественно звероловством, скотоводством и мараловодством (горный олень), причем русская часть населения (1/6), вкрапленная среди туземцев и экономические условия, приспособилась к их быту и усвоила их язык.

Являясь неисчерпаемым источником природных богатств,

край этот более, чем какой-либо другой, нуждается в создании крепкой хозяйственной административной организации. В дореволюционный период Г[орный] А[лтай] управлялся по «Положению об инородцах», обрабатывался попами-миссионерами и хищнически эксплуатировался русскими купцами. С падением царизма он стал объектом областнических тенденций, управлялся особой, созданной эсерами, Алтайской горной Думой, и в марте 1918 г. в Улале, с «божьего благословения, с благословения Голубого Алтая», был созван даже, учредительный Горно-Алтайский съезд, на котором вполне серьезно обсуждался вопрос о возможности создания отдельно азиатской республики, путем реставрации бывшего когда-то государства объединившего весь Алтай (русский и монгольский, минусинских туземцев, урянхай, Сойотию и Джунгарию). Но это происходило уже в первый период существования Советской власти в Сибири и съезду удалось сорганизовать в Горном Алтае лишь особый «Каракорум-Алтайский округ», причем Алтайский губернский совет рабочих. крестьян[ских] и солдат[ских] депутатов признал его самостоятельным уездом и, заменив Горную Думу уездным Совдепом, предложил в то же время Бийскому Совдепу не вмешиваться в дела Горного Алтая (Каракорума). После чехословацкого восстания там возникла Каракорум-Алтайская уездная земская управа и через Губернское Земское Собрание добилась у Сибирского Времен[ного] правительства признания своей самостоятельности.

С восстановлением Советской власти в Сибири Каракорумская земская управа в числе прочих была, конечно, ликвидирована и на управление Г[орным] А[лтаем] предъявил свои прежние права Бийский ревком, причем было забыто или отыскано постановление Алт[айского] губерн[ского] Совдепа о выделении Г[орного] А[лтая] в самостоятельную уездную единицу. Однако жизнь заставила считаться с собственным положением этого края и в апреле [19]20 г. Алтгубревком решил признать Горный Алтай самостоятельной уездной единицей в границах бывшего Каракорум-Алтайского уезда с переименованием его в Горно-Алтайский. Но Сибревком не утвердил это решение, и сорганизованные в Г[орном] А[лтае] отделы получили функции районных, подведомственных Бийскому уревкому, ныне уисполкому.

<...> в августе нынешнего года (1920) была снаряжена, во

главе с председателями губисполкома, экспедиция в Горный Алтай с целью обследования положения на местах и инструктирование организовавшихся там советских учреждений, причем обследованиям выяснено неотложная необходимость выделения Горного Алтая в самостоятельную уездную единицу; ее мотивы и причины.

Помимо территориальной обособленности Горного Алтая, за необходимость выделения его в самостоятельный уезд говорит и тесное его соприкосновение с деспотической Монголией, где нашли себе приют бежавшие белогвардейцы и ведут там противосоветскую агитацию. Здесь, на этой далекой окраине Советроссии, необходимо создать советский оплот, который бы противостоял последним отчаянным натискам буржуазии; здесь нужна не временная, барачной системы пристройка, а фундаментальное, устойчивое советской здание, такое же каменно-крепкое, как и сам Горный Алтай. Находясь в неопределенном, неустойчивом положении, райревком не может в достаточной мере противостоять этой агитации, как не может он, не будучи облечен полнотой власти, проявить инициативы, так необходимой именно здесь, на специфически обособленной окраине. Бийский же уисполком, являясь в сущности передаточной инстанцией, в тоже время считает себя в праве санкционировать все начинания Алтайского райревкома и этим лишь задерживает темпы советской работы на местах в удаленном от него Горном Алтае; он не может во всей полноте обслуживать такую обширную территорию, на которой уместится почти любая российская губерния, и перегруженный более близкими повседневными нуждами и заботами, может быть невольно относится к Горному Алтаю, как периферии; наконец, в весенний и осенний периоды с Горным Алтаем прерываются всякие пути сообщения и он надолго остается отрезанным от внешнего мира, поневоле бездействуя. А между тем, эта периферия – самодовлеющая крупная единица и заключает в себе все данные для самостоятельного существования, для развития хозяйственно-административной деятельности. Огромные лесные богатства, еще незатронутые недра гор. Нуждающиеся в правильной планомерной эксплуатации; бесчисленные горные реки, ожидающие утилизации своей силы; неиссякаемые запасы сырья, требующие интенсивного вывоза; охота, рыболовство, мелкая кустарная промышленность, которые необходимо реорганизовать и упорядочить — все это настоятельно требует безотлагательной организации самостоятельного административно-хозяйственного аппарата на месте.

На основании всех этих соображений, представляя при этом; 1. Доклады отделов Горно-Алтайского райревкома; 2. выкопировку из карты Алтайской губернии; 3. выписку из протокола заседания Губисполкома от 14 сентября [19]20 г. № 7; 4. описание границ Каракорум-Алтайского уезда и все прочие материалы, относящиеся к данному вопросу, Алтгубисполком ходатайствует о декретировании выделения Горного Алтая в самостоятельную уездную единицу в границах бывшего Каракорум-Алтайского уезда, с присоединением из Бийского уезда еще четырех волостей: Черно-Ануйской, Куяганской, Сарасинской и Алтайской и с переселением резиденции административного центра из с. Шебалине в с. Алтайское, как узловой пункт трех трактов: Чуйского, Уймонского и Улалинского.

Председатель губисполкома Члены Президиума Секретарь 20 августа 1920 г.

Л. 74–75.

Государственный архив Алтайского края. Ф. 9. Оп.1. Д. 191.

#### Приказ № 15

Горно-Алтайского уездного революционного комитета 30 апреля 1920 года.

Постановлением Губревкома от 13 апреля с. г. бывший Каракорумский уезд переименовывается в Горно-Алтайский и утверждается временно в старых границах с временным оформлением уездного центра в селе Шебалино.

На основании этого бывший Горно-Алтайский район в составе 28 горных волостей выделяется в самостоятельный Горно-Алтайский уезд и бывший Горно-Алтайский районный ревком переименовывается в уездный с перечислением всего личного состава членов райревкома в состав уездного ревкома.

Все отделы бывшего Горно-Алтайского райревкома перехо-

дят на положение уездных и переименовываются в Горно-Алтайские уездные с присвоением всех функций уездных учреждений.

Приказывается всем волостным и сельским ревкомам, Горно-Алтайской уездной милиции и всем учреждениям, входившим в качестве отделов и пр. в состав Горно-Алтайского райревкома, прекратить с получением сего приказа непосредственные сношения с Бийуревкомом и направлять бумаги, запросы, отношения и пр. в адрес Горно-Алтайского уревкома в его отделы в село Шебалино.

Прежнее наименование уезда (Каракорумский) из употребления изъять.

Приказ этот перевести на алтайский язык и широко распубликовать среди населения уезда.

Подлинный подписали: Председатель уездного ревкома Плетнев

Члены: Иванов и Толмачев

Секретарь

С подлинным верно

Делопроизводитель (подпись)

Л. 3.

Государственный архив Алтайского края. Ф. 233. Оп.3. Д. 6.

Временное Российское Правительство Министерство Внутренних Дел, Земский Отдел 18 января 1919 года № 59 г. Омск В Алтайскую губернскую земскую управу, (копия с копий)

Совет Министров 30 декабря минувшего года постановил:

- 1. Образовать Каракорумский уезд в составе Алтайской губернии, установив местопребывание уездных учреждений для этого уезда с. Улалинское той же волости.
- 2. Образовать Каракорумский уезд из следующих волостей Бийского уезда: Байгамской, Яхитыганской, Ахтаганской, Антальковской, Усть-Уйменской, Ыныргинской, Успенской, Паспаульской, Бешпельтирской, Чаптыганской, Улалинской, Имдриканской, Чемальской, Солтонской, Айской, Каянчинской, Ново-

Дмитриевской, Чергинской, Шебалинской, Песчанской, Барабинской, Келейской, Усть-Канской, Кырлыкский, Тюдралинской, Абайской, Ябоганской, Уйменской, Катандинской, Чергинской, Верх-Уйменской, Уредповингинской, Каракол-Куратинской, Онгудайской, Чибикингорской, Кош-Агачской, Киргизской, Улаганской, Чумышской.

- 3. Представить Министерству Внутренних дел определить провести в натуре постоянные границы Каракорумского уезда, согласно заключению по сему предмету заинтересованных земских собраний.
- 4. Определить согласно ст. 15 Временного Положения о земских учреждениях в Сибири, и сообразно числу жителей в Каракорумском уезде 40 гласных для Каракорумского уездного земского собрания и 4 гласных для губернского собрания от Каракорумского уезда.
- 5. Впредь до образования в законодательном порядке учреждений и их штатов по вновь образованному уезду возложить исполнение обязанностей по правлению Каракорумским уездом на существования учреждения Бийского уезда.

О состоявшемся постановлении Совета Министров с приложением утвержденного описания внутренних границу уезда, земский отдел сообщает земской управе к сведению и присовокупляет, что определение границ в натуре будет произведено Министерством согласно заключению по сему предмету заинтересованных земских собраний.

Подлинное за надлежащими подписями. С подлинным верно: Делопроизводитель.

Л. 7.

#### С. С. Тюхтенев

# ТЕРРИТОРИАЛЬНЫЙ ВОПРОС В ГОРНОМ АЛТАЕ В ПРОШЛОМ И НАСТОЯЩЕМ

Недавно, разбирая свой архив, обнаружил обстоятельную справку заведующего сектором Горно-Алтайского научно-исследовательского института, кандидата исторических наук Феофана Александровича Сатлаева «Об историческом территориальном изменении границ Горного Алтая» от 6 апреля 1994 года.

Во вступительной части автор указывает на то, что она (справка) написана «в соответствии с Законом Российской Федерации "Об установлении переходного периода по государственно-территориальному разграничению в Российской Федерации" от 3 июля 1992 года № 3198-1 и по поручению заместителя Председателя Госсобрания-Эл Курултай Д.И. Табаева. Мною изучены архивные материалы по этому вопросу и составлена настоящая справка».

К справке Ф.А. Сатлаева были приложены следующие копии архивных документов:

- Протокол о постановлении № 25 заседания Алтайского губернского революционного комитета с заведующими отделами от 13 апреля 1920 г.;
- Докладная записка Алтайского губисполкома от 20 августа 1920 г. на имя наркома внутренних дел РСФСР и Сибирского революционного комитета;
- Приказ № 15 Горно-Алтайского уездного революционного комитета от 30 апреля 1920 г.;
- Министерство внутренних дел Временного Российского Правительства и Земский отдел 18 января 1919 г. доводят в Алтайскую губернскую Земскую управу копию Постановления Совета Министров РСФСР об образовании Каракорумского уезда в составе Алтайской губернии.
  - Д.Н. Табаев, изучив представленные Ф.А. Сатлаевым мате-

риалы, обратился ко мне с запиской следующего содержания:

«т. Тюхтеневу С. С. Просьба в соответствии с договоренностью оплатите 130 тыс. рублей Сатлаеву Ф.А., который выполнил эту работу. Справка может быть использована при подготовке законов, в частности, по местному самоуправлению. Табаев. 07.07.94 г.»

В то время я работал председателем избирательной комиссии Республики Алтай и в смете расходов избиркома была статья «Оплата за пропаганду».

Поскольку мы обещали ему за выполнение поручения Д.И. Табаева оплатить, ознакомившись со справкой Ф.А. Сатлаева, выплатил ему 130 тыс. рублей.

Уважаемый читатель, ознакомившись со справкой Ф.А. Сатлаева Вы убедитесь, что автор проделал колоссальную работу и представил нам объективную историю расширения территориального вопроса Горного Алтая.

Этот вопрос несправедливо был решен при принятии Декрета ВЦИК РСФСР «Об образовании Ойротской автономной области» 1 июня 1922 г. В государственном акте о выделении Горно-Алтайского уезда из Бийского уезда Алтайский, Солтонский, Старо-Бардинский и Советский районы находились в составе Горно-Алтайского уезда.

Центр уезда был перенесен из с. Шебалино в с. Алтайское. Из истории мы знаем, что в начале XX в. выдвигались несколько предложений о самоопределении: о создании республики Ойрот; о создании Ойрот-Хакасской Республики. Но эти предложения были отвергнуты.

Остановились на идее образования Ойротской автономной области. На территории Горно-Алтайского уезда проходили сходы граждан, где шла агитации за создание автономной области Ойротского народа в границах Горно-Алтайского уезда.

А когда получили декрет ВЦИК РСФСР «Об образовании автономной области ойротского народа», то в перечне не оказалось четыре волости: Алтайской, Сарасинской, Солтонской, СтароБардинской и Советской, которая в то время называлась Кокшинский улус. Декретом ВЦИК предгорная часть Горного Алтая были оставлена в составе Алтайской губернии.

Ф.А. Сатлаев свою справку заканчивает словами: «В новых

условиях... Республика Алтай не имеет по-прежнему своей базы производства хлеба. Поэтому следует пересмотреть границы Республики Алтай и края: вернуть, наконец, земли области (республики) в пределах границ, отведенных некогда кабинетским начальством... Это позволяет Республике Алтай обеспечить население Горного Алтая собственным хлебом, мучными изделиями и т.д.».

Это прежде всего земли Алтайского района (Сарасинская управа), Советского района (Кокшинский улус), Красногорского района — земли Быстрянской управы. Этим самым будет восстановлена историческая справедливость по отношению к части алтайского населения, находящихся в указанных выше районах.

Справка ученого Ф. А. Сатлаева нигде не была опубликована и указанные в ней постановочные вопросы не реализованы. Мы находимся преддверии 30-летия образования нашей родной Республики Алтай как части Российской Федерации. Готовясь к этой важной исторической дате, мы должны обсуждать и проблемы, которые тормозят развитие нашей территории.

В этой связи я вспомнил два ярких события в истории Горного Алтая.

Первое: кончилась Великая Отечественная война. 1 сентября 1945 г. я впервые пришел в Горно-Алтайск и поступил учиться на областной национальный рабфак. Был настоящий бум: очень много молодежи приехали в Горно-Алтайск поступать на рабфак, в педучилище, медшколу, кооперативный техникум, зооветтехникум. Поступили, учились. Многие из них были кумандинцы. На рабфаке учились кумандинцы и телеуты из Солтонского, Старо-Бардинского, Советского, Алтайского районов, среди учащихся были и русские парни и девушки. Я могу назвать по памяти следующих кумандинцев: Микмошова, Пелекова, Амкова, Токмачева, Тутушева, Петрушова, Чинчикеева, Стахова и др. Окончив наши учебные заведения, многие из них остались жить и работать в Горном Алтае. Когда я учился на третьем курсе (10 класс) рабфака, в общежитии со мной в комнате жили три кумандинца (Афанасий Пелеков, Афанасий Токмачов, Александр Тутушев).

Второе: в 1966—1974 годы я работал секретарем Горно-Алтайского облисполкома. В этот период территориальный вопрос поднимался. Население некоторых сел Алтайского, Солтонского, Красногорского, Советского районов проводили сходы граждан, где принимались решения «Просить вышестоящие органы, чтобы их территории присоединили к Горно-Алтайской автономной области». Сходы граждан свое решение мотивировали тем, что их дети учатся в учебных заведениях Горно-Алтайска; население пользуется услугами медицинских учреждений; предприятий торговли; рынка автономной области и т. д.

Все поступившие в облисполком протоколы сходов граждан я складывал у себя, затем с этими протоколами пошел к председателю облисполкома Ч.К. Кыдрашеву, ознакомил его с указанными документами и задал ему вопрос: «Как поступить с этими протоколами сходов граждан, что ответить?» Чот Кыдрашевич мне посоветовал, чтобы я при очередной поездке в г. Барнаул отдал их секретарю Алтайского Крайисполкома. По предложению Ч.К. Кыдрашева все протоколы сходов граждан я вручил секретарю Крайисполкома В.В. Гордееву. Он спросил: «Кто инициировал проведение этих сходов?» Я ответил, что мы, т.е. руководители области, не имеем никакого отношения к сходам граждан. Скажу прямо, если бы инициатива исходила от нас, то мы бы получили от Краевых органов порицание. В.В. Гордеев протоколы принял и пообещал ознакомить руководителей Крайисполкома с привезенными много протоколами сходов граждан. Это было в 1971 г.

По истечении двух-трех месяцев я позвонил В.В. Гордееву и спросил: «Какая реакция руководства Крайисполкома?» Они, ознакомившись с протоколами сходов граждан, сказали: «Положить их под сукно», т.е. никак не реагировать.

Территориальный вопрос — это очень тонкий и болезненный вопрос. Но еще раз изучив справку  $\Phi$ .А. Сатлаева «Об историческом территориальном изменении границ Горного-Алтая» смею подчеркнуть, что она результат глубоких научных исследований ученого историка, автора многих замечательных научных трудов. Отмечаю объективность изложения истории разрешения территориального вопроса тюркоязычных инородцев, в особенности Западной Сибири и Горного Алтая.

Полагаю, что выводы и предложения автора в заключительной части справки не потеряли актуальности и в современных условиях.

Предлагая к публикации справку с приложениями ученого Ф.А. Сатлаева считаю, что ее содержание носит очень серьезную познавательную нагрузку. Написанное автором — наша история, чего нельзя забывать. Спасибо автору (хотя посмертно) за столь обстоятельную справку и дельные предложения по справедливому решению территориального вопроса Горного-Алтая.

# Д. А. Аткунова

## СОВРЕМЕННАЯ ОБРЯДОВО-ПРАЗДНИЧНАЯ КУЛЬТУРА КУМАНДИНЦЕВ<sup>1</sup>

Кумандинцы — варианты самоназвания «тадарлар», «тадаркижи», «куманды-кижи» — коренной малочисленный народ в России. Этническая территория охватывает верхнее течение реки Бия и ее притоки Кажа, Неня, а также по реке Иша. В современное время проживают небольшими группами в Турочакском районе Республики Алтай, в Красногорском и Солтонском районах Алтайского края, Таштагольском районе Кемеровской области, а также в городах Горно-Алтайск, Бийск. В пределах территорий традиционного проживания кумандинцы сосредоточены в населенных пунктах: в Красногорском районе — с. Красногорское, Егона, Пильно, Калташ. В Солтонском районе — с. Солтон, Шатобал, Сузоп, Нижняя Ненинка<sup>2</sup>.

До 2002 г. кумандинцы были выделены в качестве отдельной народности переписью 1926 г. В последующих переписях кумандинцы на территории Республики Алтай включались в состав алтайцев. Постановлением Правительства Российской Федерации № 255 от 24 марта 2000 г. кумандинцы были отнесены к коренным малочисленным народам Российской Федерации<sup>3</sup>. Всероссийская перепись населения 2002 г. учла их отдельной народно-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Исследование выполнено за счет гранта Российского научного фонда, проект № 22-18-00018 «Этнософия Алтая: идеология и мифология национального сознания» (СИ РАН – филиал ФНИЦ РАН).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Традиционные знания коренных народов Алтае-Саянского экорегиона в области природопользования: информационно-методический справочник / ред. И.И. Назаров. Барнаул: Азбука, 2009. С. 72.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Постановление Правительства РФ от 24 марта 2000 г. №255 «О едином перечне коренных малочисленных народов Российской Федерации (с изменениями и дополнениями)» [Электронный ресурс] URL: https://base.garant.ru/181870/ (дата обращения: 24.08.2024).

стью со своим языком<sup>1</sup>. Численность населения кумандинцев согласно Всероссийской переписи населения 2020 г. составила 2456 чел.<sup>2</sup> На территории Республики Алтай помимо кумандинцев, компактно проживают ещё три этноса коренных малочисленных народов: тубалары, челканцы, теленгиты и шорцы.

Поскольку словосочетание «коренной малочисленный народ» сложилось относительно недавно и продолжает эволюционировать в отечественном и зарубежном дискурсе, мы остановимся на определении данного термина, закрепленного в законодательстве. Согласно российскому законодательству для признания народа коренным малочисленным он должен: осознавать себя самостоятельной этнической общностью (самоидентифицироваться), сохранять исконную среду обитания (территорию), национальные промыслы, т. е. особое экономическое пространство, самобытную культуру, общий родной язык и иметь численность на территории России менее 50 тыс. чел<sup>3</sup>.

### Традиционные праздники

В современное время традиционными праздниками кумандинцев являются: *Јылгайак, Тюрюк-Байрам (Праздник Кедра)*, *Кочо-Кан*. Обозначенные праздники, имея истоки этнокультурной обрядовой традиции, являются «возрожденными» праздниками рубежа XX — начала XXI в. В этнографической литературе календарные праздники всегда были связаны с традиционной системой жизнеобеспечения и с религиозным мировоззрением народов, он приобретал смысл, только если рассматривался в контексте традиционных занятий.

Одной из форм реакции на всемирный процесс глобализации выступает сохранение национально-культурной самобытности, в том числе обрядово-праздничной культуры. Культура глобализи-

\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Кумандинцы [Электронный ресурс] URL: https://visit-altairepublic.ru/alt/o-respublike-altay/narody-gornogo-altaya/kumandintsy/ (дата обращения: 24.08.2024).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Там же

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Федеральный закон «О гарантиях прав коренных малочисленных народов Российской Федерации» от 30.04.1999 №82-ФЗ (последняя редакция). [Электронный ресурс] URL:

https://www.consultant.ru/document/cons\_doc\_LAW\_22928/ (24.08.2024).

рованного мира носит динамично рассеянный характер, что является предпосылкой коммуникации и условием актуализации традиционных культурных ценностей, включая праздники и обряды, в их взаимодействии с формами современной культуры. Сегодняшнее восприятие культуры ассоциируется с процессом духовного и нравственного развития, с акцентом на положительное состояние общества, основанное на мягкости нравов и стремлении к взаимодействию.

Традиционные праздники уходят своими корнями в глубокое прошлое и несут информацию об истории, особенностях формирования национального характера, культурном коде народа, темпе и ритмическом членении жизни общества. Участие детей и молодежи в традиционных праздниках прививает им интерес и уважение к своим корням, к истокам нации, осознание преемственности поколений и ответственности перед потомками. По этой причине правительство Республики Алтай, Алтайского края, осознавая важность сохранения традиционной культуры, в том числе праздников, оказывает соответствующую поддержку на государственном уровне.

Многоаспектность содержания данного феномена отражает степень его исследованности. Праздник является объектом изучения таких наук, как культурология, этнография, философия, фольклористика, искусствоведение и др. Способы реконструкции традиционных ценностей рассматривает новая, формирующуюся дисциплина этнософия<sup>1</sup> — дисциплина переходного периода, периода кризиса целостного видения мира. Одной из задач этнософии является преодоление внутренних разрывов культуры в условиях современной цивилизации: между рациональным и образным мышлением, между наукой и искусством. Будущее — за воссозданием синтетичности, целостности видения, за согласованностью поведения людей с ритмами и тенденциями движения самого этого мира. Как никогда ранее остро стоит задача не столько преобразования мира, сколько, по словам В.Р. Арсеньева,

 $<sup>^1</sup>$  Алексеев-Апраксин А.М. Этнософия // Международный журнал исследований культуры. 2023. № 1. С. 6–18.; Малинов А.В. На пути к этнософии // Научно-технические ведомости СПбГПУ. Гуманитарные и общественные науки. 2013. № 4. С. 155–162.

коэволюции в нем<sup>1</sup>. А.В. Малинов утверждает, что этнософия встраивает человека «в онтологическую иерархию миров, возвращает качественные различия в жизнь людей, связывает человека с другими измерениями (предки, род, историческая жизнь народа, космические циклы)» и, таким образом, ценностно структурирует пространство<sup>2</sup>.

Праздничная культура достаточно хорошо исследована в современных гуманитарных науках. Праздник, как часть культурных ритуалов рассматривали М.М. Бахтин и А.Я. Гуревич; праздник как общественный институт, отражающий уклад жизни, сферу идеала, традиции изучали Я.Б. Белоусов и А.А. Руднев<sup>3</sup>. В этнографической науке праздник, как ретранслятор и аккумулятор национальных традиций, обрядов, обычаев исследовали А.К. Байбурин, Т.Я. Берштам и др. 4 Многие аспекты праздника затрагиваются в культурологических работах Ю.М. Лотмана и др. 5

Процесс возрождения традиционного праздника *Јылгайак* через социальные практики описан в статье А.П. Чемчиевой<sup>6</sup>. Традиционным праздникам коренных народов Республики Алтай посвящена статья Д.А. Аткуновой<sup>7</sup>. Порядок и последовательность обряда, философскую и культурную значимость праздника

 $<sup>^{1}</sup>$  Арсеньев В.Р. Базовые понятия этнософии. Подступы к формированию мировоззренческой альтернативы // Общество. Среда. Развитие (Terra Humana). 2008. №1(6). С.116.

 $<sup>^2</sup>$  *Малинов А.В.* Этнософская утопия «алтайской философии» // Вече. 2013. № 25. С. 134.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> *Бахтин М.М.* Творчество Франсуа Рабле и народная культура Средневековья и Ренессанса. М.: Худож. лит., 1990.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> *Байбурин А.К.* Ритуал в традиционной культуре. Структурносемантический анализ восточнославянских обрядов. СПб.: Наука, 1993.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> *Лотман Ю.М.* Беседы о русской культуре: Бытовые традиции русского дворянства (XVII – нач. XIX в.). СПб.: Искусство, 1994.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Чемчиева А.П. Социальные практики возрождения традиционных праздников (на примере коренных малочисленных народов Республики Алтай) // Исторические, философские, политические и юридические науки, культурологи и искусствоведение. Вопросы теории и практики. Тамбов: Грамота. 2016. № 12 (74): в 3-х ч. Ч. 3. С. 195–198.

 $<sup>^{7}</sup>$  Аткунова Д.А. Материалы по традиционным праздникам коренных малочисленных народов Северного Алтая // Антропологический форум. 2018. № 39. С. 179–193.

рассматривала С.П. Тюхтенева в статье «Новогодний праздник у алтайцев»<sup>1</sup>. Ценные фольклорные тексты и переводы опубликованы в коллективной монографии «Обрядность в традиционной культуре алтайцев»<sup>2</sup>. Вместе с тем, обрядово-праздничная деятельность в современных социокультурных практиках региона практически не описана. Социокультурные практики традиционного праздника включают в себя как индивидуальные, так и общественные инициативы по сохранению и пропаганде компонентов праздничной и обрядовой культуры.

Методологическое обоснование исследования базируется на комплексном подходе, дополненном спецификой данного исследования: структурно-функциональный метод, на базе которого определяется сущностное содержание праздника, его составляющие компоненты, механизмы функционирования; сравнительно-исторический метод, позволяющий представить праздник в конкретных исторических формах; интегративный метод, позволяющий применить знания, полученные различными науками к задачам, поставленным в настоящем исследовании.

Формирование новых культурных практик среди коренного населения региона поддерживает этническое единство алтайцев. Культурный плюрализм состоит не в параллельном существовании автономных «идентичностей», а в их взаимодействии, что предполагает, как их взаимное проникновение, так и взаимную трансформацию (участие северных алтайцев в Международном курултае сказителей; включение национального вида спорта северных алтайцев – лазанье на кедр – в программу праздника Эл-Ойын и т. п.). Несмотря на наличие региональных особенностей, представляется важным обозначить специфику этнософского мировоззрения, которое находит отражение в современной праздничной обрядности, – это смещение ценностных акцентов с

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> *Тюхтенева С.П.* Новогодний праздник у алтайцев // Календарнопраздничная культура народов Зарубежной Азии: традиции и инновации. М.: Изд-во «МАЭ РАН», 1997. С. 207–209.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Обрядность в традиционной культуре алтайцев. Коллективная монография. Горно-Алтайск: БНУ РА «НИИ алтаистики им. С. С. Суразакова», 2019. С. 168–191.

«настоящего» на «прошлое» и «будущее», которые только и придают этому «настоящему» смысловую перспективу<sup>1</sup>.

Серьезным шагом в изучении культуры кумандинцев стало появление монографии известного горноалтайского ученого Ф.А. Сатлаева (1931–1995) «Кумандинцы (историко-этнографический очерк XIX — первой четверти XX века)», в которой ученый показал культурные связи кумандинцев с местным русским населением и социальные изменения, которые произошли в их хозяйстве и материальной культуре, семейных и общественных отношениях в XIX–XX в.<sup>2</sup> В этнографической статье «Кочакан — старинный обряд испращивания плодородия у кумандинцев» автор дал подробный анализ обряда, описал его этапы, хронологию, привел слова обращения к духам, божествам, дал один из вариантов слов молодежной песни, которая исполнялась после ритуального пиршества<sup>3</sup>.

Работы барнаульского этнографа И.И. Назарова посвящены изучению кумандинцев, проживающих на территории Алтайского края. В статье «К истокам кумандинского праздника Кочо-кан: традиции и обрядотворчество в современной этнической культуре» рассматриваются некоторые аспекты современной праздничной культуры кумандинцев Алтайского края. В последнее десятилетие кумандинцы активно возрождают забытые ранее традиции. Наиболее ярким из таких возрожденных элементов их традиционной культуры стал обряд Кочо-кан, который в современной этнической культуре кумандинцев приобрел формат праздника и оказался наполнен новыми смыслами<sup>4</sup>.

Бийский исследователь (краевед) В.М. Данилов описал этнографический обряд жертвоприношения избранной богом и озвученной устами шамана лошади однотонной масти (*тайылга*). Об-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Малинов А.В. Этнософская утопия «алтайской философии». С. 134.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> *Сатлаев Ф.А.* Кумандинцы (историко-этнографический очерк XIX – первой четверти XX века). Горно-Алтайск: Алт. кн. изд., 1974.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> *Сатлаев Ф.А.* Коча-кан — старинный обряд испрашивания плодородия у кумандинцев // Культура и традиции коренных народов Северного Алтая. СПб.: Изд. Дом С.-Петербургского ун-та, 2008. С. 186–201.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> *Назаров И.И.* К истокам кумандинского праздника Кочо-кан: традиции и обрядотворчество в современной этнической культуре // Этнография Алтая и сопредельных территорий. Барнаул: АлтГПУ, 2023. С. 309–314.

ряд был восстановлен в ходе сбора полевого материала автора в 80-е годы XX в. среди кумандинцев Алтайского края $^1$ .

В 2008 г. в свет вышел сборник научных статей «Культура и традиции коренных народов Северного Алтая». В сборник вошли статьи, в том числе о культуре, истории и этнографии кумандиннев<sup>2</sup>.

В 2018 г. Региональная общественная организация коренных малочисленных народов Республики Алтай «Звенящий Кедр» выпустила брошюру о мастерах народного творчества с описанием технологий изготовления изделий, а также материалы полевых исследований историка и этнографа Ф.А. Сатлаева<sup>3</sup>.

В этом же году вышли материалы научных чтений «Люди степи и тайги: история и культура кумандинцев», посвященные 85-летию со дня рождения  $\Phi$ .А. Сатлаева<sup>4</sup>.

В 2022 г. был опубликован «Этнографический атлас Республики Алтай», в котором впервые были рассмотрены традиционные элементы современной материальной и духовной культуры, в том числе кумандинцев Республики Алтай<sup>5</sup>.

#### Јылгайак

В последние годы традиционный праздник *Јылгайак* (Дьылгаяк), ранее полностью исключенный из общественной жизни региона, стал важнейшей составляющей культуры коренных малочисленных народов Республики Алтай. Ареалом бытования *Јылгайак* исторически являлись Шебалинский, Майминский, Турочакский и Чойский районы республики, которые являются традиционными местами расселения коренных малочисленных

 $<sup>^{1}</sup>$  Данилов В.М. Тайгъа (жертвоприношение с просьбой к богу рода оборонить и сохранить род от нечистой силы и дать удачу на охоте) // Жизнь национальностей. 2001. № 1–2. С. 62–63.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Культура и традиции коренных народов Северного Алтая. СПб.: Изд. Дом С.-Петербургского ун-та, 2008.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Мастера народных промыслов. Горно-Алтайск: б. и., 2018.

 $<sup>^4</sup>$  Люди степи и тайги: история и культура кумандинцев». Материалы научных чтений, посвященные 85-летию со дня рождения Ф.А. Сатлаева. Горно-Алтайск: НИИ алтаистики им. С. С. Суразакова, 2018.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Этнографический атлас Республики Алтай. Горно-Алтайск: НИИ алтаистики им. С. С. Суразакова, 2022.

народов. Возрождение праздника Јылгайак и связанных с ним обрядов в силу своей специфики (массовости, доступности, плюрализма, синкретичности) может стать механизмом распространения идей поликультурного и мультикультурного взаимодействия и толерантных взаимоотношений в обществе. Јылгайак относится к календарным праздникам, связанным с началом весны, проводами зимы и старого года, а также со встречей нового года. Значимым импульсом в календарной обрядности коренного населения Северного Алтая, как и у многих других народов, является смена времен года, а именно, двух его основных сезонов: теплого и холодного. Теплый сезон включает весенний и летний периоды, холодный – осенний и зимний. Чередование сезонов и связанных с ними обрядов не просто внешняя констатация завершения природных циклов; оно в первую очередь понимается как сакрализованое действие, выявляющее тайны мироздания, где законы природы и обычаи составляют единый сплав<sup>1</sup>.

За период своего бытования Јылгайак как праздник пережил смену многих культурно-религиозных и политических эпох в истории региона. Јылгайак – один из древнейших праздников на территории Алтая, знаменует начало нового года. Это первый праздник после зимы, который отмечается в марте на седьмой день убывания (старения) луны, когда месяц в ущербе, ближе ко дню весеннего равноденствия. Первое описание празднования Јылгайак было зафиксировано на алтайском языке в 1984 г. Кларой Ергековной Укачиной, старшим научным сотрудником Института алтаистики им. С.С. Суразакова от Уренчи Григорьевны Улагашевой (1915 г.р.) во время работы комплексной экспедиции, собиравшей материал для многотомной серии «Памятники фольклора народов Сибири и Дальнего Востока». О праздновании Јылгайак в послевоенное время вспоминала Анастасия Семеновна Тодожокова, член общественной организации «Туба калык» и координационного совета Ассоциации коренных малочисленных народов Республики Алтай: «Јылгайак праздновали в первую весну после Великой Отечественной войны в п. Извеч

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Обрядность в традиционной культуре алтайцев. Коллективная монография. Горно-Алтайск: НИИ алтаистики им. С. С. Суразакова, 2019. С. 157.

Турачакского района. Но потом праздновать Jылгайак запретили как пережиток прошлого» $^1$ .

Возрождение традиционных праздников коренных малочисленных народов Республики Алтай началось в конце 1980-х годов. В это время представителями городской интеллигенции, кумандинцами, тубаларами, челканцами по происхождению были предприняты усилия по возрождению традиционного праздника Јылгайак. Во второй половине 1990-х годов, проживающие в г. Горно-Алтайске челканцы стали организовывать совместные празднования. Они сообща арендовали столовую местной школы и готовили челканские блюда. Собиравшиеся на праздник люди пели челканские песни и просто общались<sup>2</sup>.

В последние годы границы праздника расширяются и Јылгайак приобретает популярность не только среди коренных малочисленных народов и в местах их компактного проживания, но и во всех районах республики. Несмотря на то, что Јылгайак не включен в официальный реестр праздничных дней Республики Алтай, он постепенно приобретает все большую востребованность среди местного населения. В настоящее время праздник Јылгайак стимулирует культурную жизнь региона; он выполняет роль мощного механизма передачи культурных традиций из поколения в поколение, служит формой культурной самоидентификации народа. Актуализируя традиционные ценности, праздник Јылгайак является институтом, обеспечивающим необходимую адаптацию ценностей коренного народа, его культурных традиций в современности.

Празднование *Јылгайак*, как правило, включает несколько этапов (три крупных блока), которые имеют разную временную протяженность, но преследуют одну цель – успешное проведение праздника. Первый этап подготовительный (уборка дома, открывание погреба и т.д.), второй – ритуальный или основной (жертвоприношение духам-хозяевам и чтение благопожеланий, очищение жилища) и третий заключительный этап – игровой (ката-

 $<sup>^{1}</sup>$  Аткунова Д.А. Материалы по традиционным праздникам... С. 180.

 $<sup>^2</sup>$  Чемчиева А.П. Социальные практики возрождения традиционных праздников. С. 196.

ние с горы, молодежные игры)<sup>1</sup>. Российский фольклорист, этнограф и антрополог А.К. Байбурин отмечает, что в самой системе обрядов любой конкретной традиции можно (хотя бы условно) выделить «главный» ритуал — обычно это основной календарный обряд, совершавшийся на стыке старого и нового года и «разыгрывающий» основной прецедент (творение мира). Другие ритуалы в таком случае можно представить как трансформации основного ритуала<sup>2</sup>.

К подготовительному этапу праздника *Јылгайак* относился обычай *салап пудап* (букв. «разгребать сучья»), о котором сообщает С.Ч. Пустогачева (Кандаракова). *Салап пудап* начинали за два-три дня до основного празднования *Јылгайак*. В это время молодежь обходила все семьи в деревне, расчищая дорогу благополучному Новому году<sup>3</sup>.

Второй этап — обряд освящения праздника *мургуул* — включает в себя множество ритуалов и является основным этапом. Во время его проведения участники испрашивают благополучие, здоровье для человека, плодородие для скота, мира и спокойствия в обществе. Один из таких современных обрядов был описан Е.В. Енчиновым. Основные действия обряда *мургуул* в качестве части праздника *Јылгайак* состоят в кормлении божеств и духов. В благопожеланиях подробно описывается, кто, жители какой речной долины и села обращаются к духам и что они им преподносят.

Участники обряда *мургуул* собираются постепенно; главное — собраться до восхода солнца. Семьи привозят с собой ритуальную пищу, фигурки людей, животных, коновязи, гор, вырезанных из пресного сыра (*шатра*) и ритуальные ленты белого, желтого, зеленого и синего цветов. Закончив расстановку фигурок *шатра*, ведущий поджигает от главного *тагыла* (жертвенника), расположенного по центру, ветку можжевельника и дымом окуривает каждый *тагыл*. По окончании ритуала окуривания, начинается обряд окропления молоком, посвященный божествам, небу, сто-

 $<sup>^{1}</sup>$  Обрядность в традиционной культуре алтайцев. С. 161; *Аткунова Д.А.* Материалы по традиционным праздникам... С. 181.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Байбурин А.К. Ритуал в традиционной культуре. С. 17.

 $<sup>^3</sup>$  *Пустогачева С.Ч.* Чьылгайак — новогодний праздник северных алтайцев // Постскриптум. 1999. 18 марта. С. 2.

ронам света, всему Алтаю и встрече нового года Јылгайак. Кропление совершается глубокой деревянной ложкой из деревянной чашки, замедленным взмахом вверх от себя, при этом помощник ведущего постоянно наполняет его ритуальную чашку молоком. Во время обряда упоминаются большие горные массивы, возвышенности ыйык (священные горы), речные долины, в которых проживают люди. В благопожеланиях высказываются пожелания, чтобы предстоящий год был сытым, мирным, а хозяин года был благосклонен земле и людям. Присутствующие при этом мужчины во время проговаривания благопожеланий алкыша поглаживают свою голову, а женщины - косы. Окропление повторяется несколько раз, пока все ритуальное молоко не будет исчерпано. Завершив окропление молоком, ведущий начинает ритуал подношения мяса. В огонь каждого тагыла он кладет кусочек мяса, сопровождая действия благопожеланиями. Он извещает духов, что люди принесли все, что у них есть. Финальной частью обряда кормления является коллективное моление, сопровождающееся долгими поклонами с поглаживанием головы мужчинами и кос жениинами $^{1}$ .

Ритуальный этап обряда освящения праздника *мургуул* также описан в статье Д.А. Аткуновой «Материалы по традиционным праздникам коренных малочисленных народов северного Алтая». Финальной частью описанного обряда является повязывание ритуальной ленточки *јалама*.

Игры, которые являются обязательным атрибутом праздника *Јылгайак*, в первую очередь связаны со снегом, который топчут, катаются по нему, пока он не сотрется, наносят по нему удары твердыми предметами и высказывают благопожеланиями о скорейшем приходе тепла. Как отмечали исследователи, все участники праздника — взрослые и дети — катались с горы на всевозможных санях, а также на шкурах лошадей, на празднике били по снегу палками и говорили, чтобы снег быстрее сошел с земли. Магические действия сопровождались словами «чтобы старый снег сошел, потопчем его», «чтобы снег сошел, давайте будем

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Обрядность в традиционной культуре алтайцев. С. 163–165.

играть, кататься, растопчем снег»<sup>1</sup>. Посредством игры и магических действий закладывался новый «порядок», новый виток жизни.

В структуру праздника входят соревнования по национальным видам спорта: борьбе куреш, камчы (сбивание баклушек плетью на скорость), тонжан југурук (бег тонжанов), кодурге таш (поднятие камней), токпок чачыш (бросание булавы) и др. Сами по себе эти соревнования не связаны с конкретным временем года и могут проводиться в любое время. Также в программу праздника включают конкурсы: накосных украшений, детских рисунков, генеалогического древа, национальной кухни, конкурс декоративно-прикладного искусства и др.

После обрядовой части начинаются культурные мероприятия, разработанные Министерством культуры Республики Алтай совместно с отделами культуры районов. Таким образом, реализация программы по сохранению традиций коренных малочисленных народов Республики Алтай проходит совместно с администрациями районов, с домами творчества и досуга, работниками школы, библиотек. Анализ их практической реализации показал, что вместе с тем, при проведении праздника не всегда используются традиционные формы обрядов, слабо привлекаются местные жители, не все народные игры и соревнования могут быть представлены на празднике и т. д.

Во время празднования *Јылгайак*, как и других календарных праздников, принимают участие духовные лидеры местных общин, работники администрации, простые местные жители, представители органов власти. Ритуальную часть проводят признанные знатоки народной культуры, которых считают шаманами (кам) или знающими люди (неме билер кижи). Например, ритуальную часть празднования *Јылгайак* в с. Красносельск Чойского района Республики Алтай в марте 2017 г. проводила 3.Т. Тырысова, которая называет себя *Эне ыйык-кам* (буквально: Матьпосвященная шаманка)<sup>2</sup>.

Проведенный опрос о восприятии традиционного праздника *Јылгайак* среди коренных малочисленных народов республики

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ямаева Е.Е. Алтайская духовная культура: Миф. Эпос. Ритуал. Горно-Алтайск: Горно-Алтайская республиканская типография, 1998. С. 118; *Тюхтенева С.П.* Новогодний праздник у алтайцев. С. 208.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Обрядность в традиционной культуре алтайцев. С. 167.

показал, что современный праздник не связан с традиционной системой жизнеобеспечения, он является в основном средством сохранения и передачи культурной идентичности. Это, в первую очередь, праздники восстановления утраченных традиций, праздники духовного возрождения народа, сохранения и развития народного творчества<sup>1</sup>.

Этнографическое наблюдение за проведением праздника *Јылгайак* позволяет прийти к выводу, что на данный момент в культуре коренных народов преобладают охранительные тенденции. Праздник *Јылгайак* играет определенную роль в процессе социализации личности; церемониал, обряд освящения праздника *мургуул* служат прекрасной школой культурной традиции, к которой молодежь приобщается естественным образом — через непосредственное участие в торжествах.

Вместе с тем говорить о том, что *Јылгайак* стал для всех кумандинцев, тубаларов, челканцев и теленгитов возродившейся традицией и пустил глубокие корни в их культуре, рано. Действительно, на официальное празднество *Јылгайак* стекается много людей, но еще для многих из них этот праздник лишь дань истории своего народа. Одна из основных причин этого – утрата на семейном уровне многовековой традиции празднования *Јылгайак*, потеря многих элементов ритуальной обрядности праздника. Безусловно, людям необходимо время, чтобы наполнить возрожденный праздник *Јылгайак* субъективным содержанием<sup>2</sup>.

### Тюрюк-Байрам (Праздник кедра)

Праздник *Тюрюк-Байрам* проводился во многих североалтайских селениях еще в начале прошлого века. Он был приурочен к началу сбора кедрового ореха и проводился в конце авгу-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Аткунова Д.А. Этнокультурная адаптация коренных народов Северного Алтая в условиях национального возрождения (конец 19 — начало 21 в.). монография, ред. Л. И. Шерстова. Электрон. текстовые дан. — Горно-Алтайск: БИЦ ГАГУ, 2019. С. 137. URL: http://elib.gasu.ru/index.php?option=com\_abook&view=book&id=3431:950 &catid=18:history&Itemid=172. (дата обращения: 18.08.2024).

 $<sup>^2</sup>$  *Чемчиева А.П.* Социальные практики возрождения традиционных праздников. С. 196.

ста — начале сентября, а затем был надолго утрачен, поскольку сложно совмещать праздник почитания кедра и деятельность леспромхозов. Праздник был восстановлен только в 2000 г. по инициативе Ассоциации коренных малочисленных народов<sup>1</sup>. Теперь *Тюрюк-Байрам* имеет статус республиканского и проводится каждые два года, но не осенью, а в начале лета — чтобы привлечь больше гостей и участников<sup>2</sup>.

В современном традиционном празднике *Тюрюк-Байрам* условно можно условно можно выделить несколько этапов: обряд освящения праздника *мургуул*; торжественная часть, открытие праздника; культурная часть праздника (выступление творческих коллективов, спортивные состязания и т. п.). Обряд освящения праздников проводят старейшины. Обряд состоит из нескольких блоков: разведение огня, угощение духа огня молоком, традиционным молочным напитком *арачкой*, кусочками *терпека* (жареная лепешка), топленым маслом; произношение благопожеланий *алкышей*; повязывание ритуальной ленты *јалама*. Таким образом, ключевое место на празднике занимают, как правило, носители сакральных знаний — «знающие люди», «люди, умеющие читать благопожелания *алкыши*» и т. д.

#### Кочо-Кан

Одним из интересных обрядов, бытовавших до 20–30 гг. XX в. на территории Горного Алтая и связанных с календарным циклом являлся Коча-кан, который имел распространение среди кумандинцев. Суть и смысл этого обряда заключался в восполнении продуцирующей способностей природы и живых существ. Традиционно обряд Коча-кан являлся частью жертвоприношения (тайылга/арыг). Если жертва приносилась чистым, добрым началам (тёс), то такое жертвоприношение кумандинцы называли арыг, т. е. чистый (от арыт тёс). Известно, что тайылга/арыг мог проводиться как весной, так и летом, в случае же с Коча-кан исключительно осенью<sup>3</sup>. Термин «Коча-кан» означает — мифическую личность, эротическое божество, олицетворяющее символ

<sup>2</sup> Этнографический атлас Республики Алтай. Горно-Алтайск: НИИ алтаистики им. С. С. Суразакова, 2022. С. 271.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Там же. С. 197.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Обрядность в традиционной культуре алтайцев. С. 266.

плодородия. Ритуальный инвентарь *Коча-кана* – маска, фаллос, посох и шапка – заготавливались заранее<sup>1</sup>.

Обряд можно разделить на несколько этапов. Так подготовительный этап состоит из: выбора места для обряда, выбор жертвенной лошади, кропление домашним духам, приготовление ритуальной пищи и напитков (талкан, брага (позо, орткы), мясо коня, лапша (тутальной части, камлания шаманом духу божества Коча, выбор избранника изображающего духа божества, который в сопровождении четырех человек отправляется в деревню, чтобы получить приношения (которые шли на праздничное пиршество).

После ритуального пиршества молодежь села разделялась на две группы. В каждой из них могло быть 10 или 15 человек: 9 или 14 женщин и один мужчина. Между ними находился шаман, который продолжал камлать. Обе группы устраивали своеобразное хоровое пение (*тамыр-томыр*), которое похоже на игру и является своеобразным продолжением выступлений *Коча-кана*. Оставшуюся от кропления *позо* часть распивали, а часть перегоняли на самогон и тоже распивали. К утру все возвращались в деревню<sup>2</sup>.

В начале XXI в. благодаря усилиям кумандинских активистов обряд Кочо-Кан возрождается к жизни. Современные «сценаристы» этого обряда, сохраняя в нем каноническую ритуальную канву, описанную в статье Ф.А. Сатлаева, наполнили его и новыми элементами, соответствующими интересам современной праздничной культуры<sup>3</sup>. Праздник с названием Кочо-кан кумандинцы Бийска стали праздновать с 2013 г. Это мероприятие, анонсированное интригующим эротическим контекстом, с самого начала привлекло внимание региональных СМИ. Однако идеология праздника по замыслу его инициаторов – руководства «Объединения кумандинцев Алтая» – была иной и выходила за рамки эротического контекста древнего ритуала. Праздник изначально стал позиционироваться как этнообъединительное событие, позволяющее сплотить всех кумандинцев региона, подчеркивая вместе

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Сатлаев Ф.А. Коча-кан... С. 188–191.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Обрядность в традиционной культуре алтайцев. С. 267.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Назаров И.И. К истокам кумандинского праздника Кочо-кан. С. 309.

с тем отличие данного коренного малочисленного народа, проживающего в условиях доминирующего иноэтничного окружения.

Стоит отметить, что взятые для современного праздника элементы традиционного обряда Кочо-кан из работы Ф.А. Сатлаева – эротическая игра воплотившегося в одного из мужчин мифологического персонажа Кочо, а также песенные состязания тамыр-томыр - в настоящем празднике воспринимаются условно. Нередко сама инсценированная игра Кочо в современном празднике носит формальный характер и не занимает много времени, а песенное состязание может проходить в форме обычного концерта присутствующих на празднике творческих коллективов кумандинцев. Новый формат Кочо-кана, который стал проходить в виде праздника для мужчин и женщин всех возрастов, позволил организаторам заложить в основу его относительно гибкого сценария различные мероприятия. Ключевые события праздника повторяются, год от года с большой долей импровизации. Обычно праздник включает не только инсценированную и костюмированную игру Кочо-кана с участниками, но и торжественную часть с выступлениями руководителей и почетных гостей, награждение наиболее отличившихся в общественной жизни кумандинцев, чествование старейшин, а также выступление кумандинских коллективов, игры для детей, конкурсы поделок и «даров осени», праздничное застолье. В 2022 г. осенний праздник Кочо-кан получил дальнейшее развитие благодаря его масштабированию: он стал проводиться не только в г. Бийске, но еще и в с. Красногорском. Праздник в с. Красногорском проходил по сходному сценарию под руководством А.Д. Амировой и при участии кумандинского шамана В. Сарочакова. По мнению руководителя «Объединения кумандинцев Алтая» В.В. Теберекова, праздник должен изначально культивироваться на уровне семьи, поселения, идти как бы снизу вверх. Только тогда, когда он будет носить массовый характер, можно будет говорить о его подлинном возрождении и о сохранении традиций, когда его ценности будут понятны всем кумандинцам, проживающим во всех населенных пунктах<sup>1</sup>.

В последние годы в Республике Алтай праздничная культура эффективно развивается в социокультурном пространстве регио-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Там же.

на при активизации социокультурных практик по сохранению и возрождению традиционных и современных праздников и обрядов. Проведение традиционных народных праздников решает многие социальные задачи, поставленные программой государственной политики и самим обществом: передача социокультурного опыта предшествующих поколений; приобщение подрастающего поколения к ценностям народной культуры; духовнонравственное воспитание; воспитание высоких эстетических и моральных качеств и многое другое. Возрождение традиционных народных праздников не только способствует популяризации народного творчества и декоративно-прикладного искусства народов, населяющих Алтай, но и создает возможности для подлинного диалога культур, содействует восстановлению согласия и стабильности в обществе, взаимному пониманию между представителями различных этнических групп.

Таким образом, обращение к «историческим корням» служит способом сохранения, как индивидуализирующей основы культуры, так и культурного многообразия. Необходимо отметить, что одной из особенностей национального сознания коренного населения Алтая, изучением которого, в частности, занимается этнософия, является убеждение о взаимной связи культуры и природы<sup>1</sup>. В этнографической науке зафиксированы многочисленные примеры гармоничного взаимодействия людей и среды на этапе воспроизводства архаических систем общественного жизнеустройства. При этом многочисленные попытки гармонизации общественных систем в рамках индустриальных обществ XX в., в целом, оказались несостоятельными. В то же время этнографические исследования XIX в., опиравшиеся на соответствующие своему времени мировоззренческие установки, нередко приводили к неправильному пониманию собранного материала. Все это побуждает к более пристальному рассмотрению «живой Архаики», являющейся предметной базой этнографии. Известный этнографафриканист В.Р. Арсеньев полагал, что этнософия, опирающаяся как на философию, так и на данные этнографии, должна привести к новому мировоззрению, а с ним – и науке $^2$ .

 $<sup>^1</sup>$  *Малинов А.В.* Экология культуры алтайской этнософии // Studia culturae. 2014. Вып. 22. С. 108.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Арсеньев В.Р. Базовые понятия этнософии. С. 102.

#### Состязания и конкурсы на праздниках

В настоящее время история физического воспитания коренных малочисленных народов Северного Алтая изучена недостаточно. Однако национальные игры-состязания демонстрируют многообразие духовной и материальной культуры коренных малочисленных народов Северного Алтая. В последние десятилетия в обществе складывается тенденция к введению здорового образа жизни. Под народными играми мы рассматриваем как собственно игры, так и различные забавы, увеселения, зрелища, традиционные (национальные) виды спорта, которые, имея развлекательную основу, включают в себя элементы театра, цирка, танцевального, музыкального, песенного, поэтического и изобразительного искусства, а также верований и религиозных культов. В алтайском языке они обозначаются термином ойын<sup>1</sup>.

На рубеже XX–XXI вв. в рамках возрожденных традиционных праздников коренных малочисленных народов Северного Алтая — *Тюрюк-Байрам*, *Јылгайак*, Международного дня коренных народов мира, а также межрегионального праздника алтайского народа *Эл-Ойын* — в программу праздников включили проведение национальных видов спорта. Первозданный вид многих национальных спортивных игр восстановить уже практически невозможно, поэтому были разработаны новые правила состязаний<sup>2</sup>.

Календарные праздники прочно вошли в культурную и обрядовую жизнь социума региона. При приближении даты празднования ведомства и организации культуры, образования и науки региона проводят тематические семинары организационнопланового характера, на которых устанавливаются единые подходы в оформлении праздника, калькулируется смета, разрабатывается сценарий торжеств, готовится культурная и спортивная программа, организуется освещение праздника в средствах массовых коммуникаций, проводятся научные конференции и семинары<sup>3</sup>. В нынешнее время игровое начало становится важным в

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Народные игры алтайцев [Электронный ресурс]: // Звезда Алтая. 2016. Июнь. № 8. Режим доступа: https://www.zvezdaaltaya.ru/2016/06/narodnyeigry-altaycev/ (дата обращения: 28.08.2024).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Плавская Е.Л. Традиционная культура алтайцев сегодня: праздник Эл-Ойын // Идеи и идеалы. №2(12). Т. 2. 2012. С. 154.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Обрядность в традиционной культуре алтайцев. С. 167

жизни современного человека, а народные игры, игровая поэзия, как известно, аккумулируют глубокие смыслы<sup>1</sup>.

Бурное развитие национальных видов спорта получили в Горном Алтае в начале 70-х годов XX в. К тому времени начали проводиться ежегодные чемпионаты по национальным видам спорта народов Сибири и Дальнего Востока, однако алтайские виды спорта не были включены в данный чемпионат, так как не были разработаны единые правила и не проводились официальные соревнования на тот момент областного масштаба. Наиболее действенным толчком для развития национальных видов спорта в Республике Алтай бесспорно является проведение в 1988 г. национального праздника Эл-Ойын в с. Ело Онгудайского района. Эл-Ойын — межрегиональный праздник алтайского народа (в переводе «всенародный праздник») организует и финансирует правительство республики, он проводится с 1988 г. каждые два года. Задуман изначально был как спортивный праздник.

В разработке правил национальных видов спорта оказывали большую помощь научные работники, историки С.Я. Пахаев, Н.В. Екеев, В.П. Ойношев, К.Э. Укачина, спортивные работники Г.А. Кучигашев, М.К. Каланаков, В.В. Туденев, А.П. Иванов, А.Д. Увачев, К.К. Майчиков и др $^2$ .

«Национальные виды спорта — виды спорта, исторически сложившиеся в этнических группах населения, имеющие социально-культурную направленность и развивающиеся в пределах одного субъекта Российской Федерации»<sup>3</sup>. В республике национальными видами спорта являются: поднятие или толкание камня (кодурге таш), метание булавы (токпок чачары), лазание на кедр (мошко чыгары), стрельба из лука (карчага сыйы), шатра (алтайские шашки), плетка (камчи), борьба (куреш), бег на время тонжаанов (тоонжан југуриш) и др. Во всех играх разыгрываются

<sup>2</sup> Сельбиков А.А. Национальные виды спорта Республики Алтай. Горно-Алтайск: Типография, 1996. С. 15.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Абысова С.В. Игровая поэзия алтайцев: к проблеме классификации. Автореф. ... канд. филол. наук. Горно-Алтайск, 2021. С. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Федеральный Закон от 04.12.2007 г. №329-ФЗ «О физической культуре и спорте Российской Федерации» [Электронный ресурс]. Режим доступа: http://www.kremlin.ru/acts/bank/26631 (дата обращения: 28.04.2024).

личное и командное первенство. Каждая игра имеет свое значение и ценность, однако они преследуют общие цели: сохранение, развитие и пропаганда национальных видов спорта, приобщение молодежи к обычаям предков и т. д.

Совершенно не случайно праздник Тюрюк-Байрам коренных малочисленных народов Северного Алтая носит такое название – «Праздник Кедра». Коренные малочисленные народы генетически связаны с кедровой тайгой, которая давала место под солнцем – пищу, тепло, жизнь. Поэтому кедровая тайга занимала особое место в самосознании тубаларов, челканцев, кумандинцев. К тайге все относились почтительно. Кедру, который веками был кормильцем народа, поклонялись как святому дереву. Его нельзя было рубить, использовать кедровые бревна при строительстве домов, бань, хозяйственных построек. Тюрюк-Байрам – праздник таежных людей, почитающих природу. Он восходит корнями к тем временам, когда предки воздавали дань и возносили хвалу кедру-кормильцу, на уровне интуиции и практики воспринимая природные закономерности. Если год будет урожайным, и кедры дадут много ореха, то будут сыты не только люди: расплодятся белка, соболь, глухарь, рябчик, нагуляют жирок и дадут потомство грызуны, а, значит, и лиса, волк, медведь будут сытыми и многочисленными<sup>1</sup>.

Соревнования могут быть двух типов: 1) без выявления победителя (так называемые игры ради удовольствия), которые исторически называются «исконные забавы»; 2) с выявлением победителя, названные «этноспорт»<sup>2</sup>.

Рассмотрим второй тип соревнований, а именно некоторые виды спортивных состязаний: бег тонжаанов (тонжаан југуриш), метание булавы (токпок чачары), лазанье на кедр («мошко чыгары»). Костюм участников — национальная или спортивная форма

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Праздник алтайцев. Тюрюк-Байрам — младший брат Эл-Ойына [Электронный ресурс]. Режим доступа: http://altai4u.com/prazdniki-altajcev-tyuryuk-bajram-mladshij-brat-el-ojyna (дата обращения: 20.08.2024).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Кыласов А.В. Традиционные игры и этноспорт: обща классификация [Электронный ресурс]. Режим доступа: https://cyberleninka.ru/article/n/traditsionnye-igry-i-etnosport-obschaya-klassifikatsiya (дата обращения: 28.02.2023).

одежды. Участники, занявшие 1—3 места в личном и командном первенстве, обязательно награждаются дипломами, медалями, памятными кубками. Общие требования к церемонии награждения победителей определяются Комитетом по физической культуре и спорту Республики Алтай. Нововведением считается обязательное медицинское страхование участников соревнований.

По гендерному признаку бег тонжаанов (тонжаан југуриш) относится к мужской игре. Участники соревнования, мужчины, выступают в паре, т. е. по два человека. Допускается наличие обуви с мягкими шипами (не металлическими). Один из участников садится на спину своего напарника, другой везет его на расстояние 50 метров. Соревнование начинается по команде судьи: «Марш!». Включается секундомер. Первый участник бежит с напарником на спине до контрольного флажка и возвращается до места страта, затем меняются ролями, и второй участник повторяет забег. В случае падения, эстафету начинают заново с места старта. Победитель определяется по лучшему времени.

Командное соревнование представлено эстафетой в составе двух пар (четверо мужчин). Командный зачет происходит также по лучшему результату. Одна пара передает эстафету второй паре, проделывая путь, как и в личном первенстве.

Данное состязание в 80-е годы XX в. получило название *тожондордын југуружи* (маргааны, бег тоңжонов). Соревнования по бегу требовали выносливости и быстроты. Например, участники бежали на возвышенность (пригорок, холм) и обратно, неся на своих спинах каждый по человеку. Призами в этих состязаниях, как правило, были ткани, платки, халаты, сапоги и чай. В соревнованиях по бегу во время свадеб победитель получал большой мосол с мясом (уйлук)<sup>1</sup>.

Метание булавы (*токпок чачары*) допускает как личные, так и командные соревнования. В состав команды входят две женщины и двое мужчин. Возраст участников от 18 лет и старше. В личном первенстве соревнования проводятся среди женщин и

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Спортивные состязания в алтайской народной культуре [Электронный ресурс]: // Звезда Алтая. 2016. Июль. Режим доступа: https://www.zvezdaaltaya.ru/2016/07/sportivnye-sostyazaniya-v-altayskoyna/ (дата обращения: 28.08.2024).

мужчин раздельно. Подведение командных итогов производится по сумме очков четырех участников команды.

Токпок (булава) длиной от 75 до 80 сантиметров, весом 10 кг – мужская, 5 кг – женская. Конец токпок округлен, ручка диаметром 5–6 см. Метание происходит с установленного места в сторону обозначенного коридора. Хватоют токпок двумя руками. Метать необходимо с места не вращаясь, не переступая за черту. Метание токпок выполняется без перчаток. На выполнение упражнения дается три попытки. Победитель в личном зачете определяется по наибольшей дальности броска. Для определения командного первенства в зачет берутся лучшие результаты всех четырех участников команды. В случае равенства результатов у двух или более команд, учитываются: лучший результат у женщин и наименьшая попытка, в которой показан этот результат<sup>1</sup>.

В прошлом, во время свадьбы для игры *möc тазыл* выбирали самого сильного человека. Он обхватывал столб, за ним становились в ряд другие и старались оторвать его от столба. Силач должен был продержаться в течение пения десяти песен (восьмистиший). Была примета: если человек выдержал это время, то семья его будет крепкой<sup>2</sup>.

*Лазанье на кедр (мошко чыгары*). Кедр выбирается с широким стволом и ветвистыми ветками или другое дерево. Например, на месте празднования *Эл-Ойына* (с. Ело, Онгудайского района) вблизи не растут кедры, поэтому выбор останавливается на лиственнице.

Соревнование делится на два этапа: личное первенство и командная эстафета. На первом этапе соревнования участник по команде судьи бежит 20 м. до кедра, поднимается до красного флажка и поднимает его над головой, спускается и бежит к финишу. Вслед за этим стартует второй участник, который должен

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Положение о проведении XVII межрегионального праздника алтайского народа «Эл Ойын» по национальным видам спорта и состязаниям, посвященного Году культурного наследия народов России и 100-летию государственного статуса Ойротской автономной области. [Электронный ресурс]. Режим доступа:

https://school.alt.sportsng.ru/media/2022/07/01/1299360383/Polozhenie\_E\_l \_Ojy\_n\_2022.pdf (дата обращения: 28.08.2024).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Спортивные состязания в алтайской народной культуре.

пройти дистанцию таким же образом. Расстояние от земли до флажка на кедре -10 м. Время фиксируется по секундомеру и по наилучшему результату определяют победителя. В эстафете каждая команда состоит из двух человек. Победитель определяется по лучшему результату. При условии, если участники показали одинаковое время, судейская коллегия проводит финал между 2-3 участниками для определения победителя 1.

На празднике Эл-Ойын в этом виде состязаний традиционно побеждают представители челканцев и тубаларов. В 2010 г., 2012 г., 2014 г., 2016 г. в командном виде (эстафете) лидерами были Турочакский район — Руслан Сумачаков (с. Курмач-Байгол) и Артем Кумандин (с. Кебезень). Руслан и Артем являются, мастерами спорта по лазанью на кедр (национальному виду спорта Республики Алтай). Звание «Мастер по национальным видам спорта Республики Алтай» и спортивные разряды присваиваются спортсменам, выполнившим соответствующие нормативы и требования только на соревнованиях, которые предусмотрены календарными планами и обслуживались судьями соответствующей квалификации<sup>2</sup>.

По словам Артема, выигрывать соревнования ему помогает опыт: он часто собирает кедровые орехи. В своем интервью государственной телерадиокомпании «Горный Алтай» он подчеркнул: «Просто с детства собираю шишку у себя, залажу на кедры. Настоящих тренировок как таковых не бывает. Настоящих тренировок как таковых не бывает. В крови от дедов передается из поколения в поколение. У меня до этого брат ездил, занимал 1-е места. Сейчас я начал ездить. Уже третий Эл-Ойын нынче. Дали мастера спорта, 4 золотых медали»<sup>3</sup>. В 2018 г., 2022 г., на Эл-

 $<sup>^1</sup>$  Положение о проведении XVII межрегионального праздника алтайского народа «Эл Ойын».

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Об утверждении положений о государственных наградах Республики Алтай. [Электронный ресурс]. Режим доступа: http://docs.cntd.ru/document/473311011 (дата обращения: 28.08.2024).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Олеся Курдакова, Тамара Якова Булава, лазание на кедр ГТРК Горный Алтай. [Электронный ресурс]. Режим доступа: https://elaltay.ru/index.php/component/content/article?id=2251:2014-07-11-06-05-04 (дата обращения: 28.08.2024).

Ойын, проходившими в с. Улаган и с. Усть-Кан, соответственно, в личном зачёте Артем Кумандин занял 3 место.

Система мировоззрения данного вида спорта связана с глубоким почитанием кедра. Кедр веками был кормильцем, духовным и нравственным спасителем, кедру поклонялись как святому дереву. Недаром в народе говорят: «В сосняке – трудиться, в березняке – веселиться, в ельнике – удавиться, в кедраче – богу молиться». Кедр – не только кормилец, но и пристанище охотникам, они под кроной кедра устраивают шалаш<sup>1</sup>.

На другом традиционном празднике *Јылгайак* этнический статус игр определяют обрядовые и семиотические особенности. Тут распространены соревнования первого типа — без выявления победителя (так называемые игры ради удовольствия). В фольклорной традиции алтайцев игра сохраняет тесную связь с ритуалом. Многие игры входят в состав обрядовых праздников, имеющих древнюю мифоритуальную структуру: *мургуул* — *јыргал* — *маргаандар ла ойындар* (обряд поклонения — пиршество — проведение игр и состязаний)<sup>2</sup>. Эта структура прослеживается и в проведении современных праздниках.

В настоящее время необходимо выработать общую концепцию сохранения и развития национальной физической культуры, т. е. проводить соревнования не только во время традиционных праздников. На наш взгляд, именно популяризация национальных видов спорта (этноспорта) среди учащейся молодежи задаст своего рода необходимую динамику культурной инновации. Прежде всего, повысит интерес учащихся общеобразовательных школ к национальным видам спорта путем организации занятий по физическому воспитанию в форме увлекательных соревнований. Федеральный закон «О гарантиях прав коренных малочисленных народов Российской Федерации» гарантирует коренным

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Кандаракова Е.П. Основы традиционного природопользования у коренных малочисленных народов // Информационный бюллетень 2 «Экология дома своего». Горно-Алтайск, 2008. С. 34; *Макошев А.П.* Тубалары: население и хозяйство. Горно-Алтайск: б. и., 2013.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Абысова С.В. Игровая поэзия алтайцев. С. 3.

малочисленным народам право на внедрение элементов этнокультуры в образовательный процесс<sup>1</sup>.

Таким образом, традиционные праздники являются мощными рычагами для развития и популяризации национальных видов спорта, но этого мало. И потому, чтобы сохранить возрожденное, спортивные мероприятия требуют новых и новых подходов к социокультурному и духовному развитию молодежи в современной жизни. Активное поддержание и развитие национальных видов спорта среди учащихся позволит решить некоторые важные задачи в развитии этнического и физического воспитания коренных малочисленных народов Северного Алтая (образовательную, оздоровительную, социальную, воспитательную и др.).

#### Современное народное творчество

Устное народное творчество кумандинцев, равно как и их искусство, к сожалению, изучено плохо. Наиболее распространенными типами фольклорных произведений являлись в прошлом песенные четверостишья (mакnak), различного рода бытовые и волшебные сказки (чорчок), а также эпические произведения (кaŭ). Особое место в культуре кумандинцев занимали мастерансполнители сказок и эпосов – kaŭчu, и исполнители песен на музыкальном инструменте шор –  $uopvu^2$ .

Современное народное творчество кумандинцев представлено, в том числе, и современной музыкальной культурой, репертуар которой свидетельствует о тесной связи народа с природой, существующей и по сей день. Музыкальные этноколлективы и фольк-группы занимаются изучением и сохранением традиционной культуры своего народа: песенного, танцевального, игрового и словесного фольклора, традиционного национального костюма, обычаев и обрядов.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Федеральный закон о гарантиях прав коренных малочисленных народов Российской Федерации [Электронный ресурс]. Режим доступа: https://www.consultant.ru/document/cons\_doc\_LAW\_22928/ (дата обращения: 28.08.2024).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Кумандинцы [Электронный ресурс]. Режим доступа: https://visit-altairepublic.ru/alt/o-respublike-altay/narody-gornogo-altaya/kumandintsy/ (дата обращения: 28.08.2024).

Приоритетным направлением в возрождении традиций кумандинцев продолжает оставаться создание атмосферы национального быта, в том числе путем создания различных по жанру вокальных и танцевальных групп: ансамбль коренных малочисленных народов «Кумандиния» из г. Горно-Алтайска; молодой ансамбль «АйКюн», исполняющий кумандинские и теленгитские танцы и др. Руководителем ансамбля «АйКюн» является сопредседатель Ассоциации коренных малочисленных народов Республики Алтай Айчус Байатова (Алла Набутова).

В 2024 г. ансамбль выиграл Президентский грант с проектом «Программа возрождения танцевальных традиций коренных малочисленных народов Республики Алтай». Команда уже стала проводить различные мероприятия в рамках гранта, этнографические экспедиции, мастер-классы, выступления. Так в этнографической экспедиции, которая состоялась 29 августа в с. Турочак проводились: мастер-класс по кумандинским накосным украшениям, в ходе которого нам удалось побеседовать на тему женских украшений в традиционной культуре и изготовить чаачыш (кумандинское накосное украшение); мастер-класс танцевальный. Ансамбль «АйКюн» исполнил кумандинский танец «Кууглар-Лебеди» из своего репертуара, затем совместно с гостями и танцующей молодежью разобрали базовые связки, движения, шаг композиции. А хореографический ансамбль «Экартэ» исполнил народный танец «Огоньки»; также был произведен сбор материала, проведен опрос, интервью с носителями культуры и традиций по тубаларским, челканским и кумандинским танцам<sup>1</sup>.

Алла Набутова окончила бийскую школу в 2005 г., затем государственный университет, историко-филологический факультет, где увлеклась эвристикой и античной литературой. Как представитель кумандинского народа она участвовала в Съезде коренных малочисленных народов, который проходил в Москве в 2009 г. В 2013 г. Алла окончила Московский университет (факультет журналистики и рекламы). Алла является автором проекта интернет-ресурса «Узан» созданного на площадке этномастерской «Айчус», в котором как сокровища собирается информация

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ничто не объединяет народ так, как традиции [Электронный ресурс]. Режим доступа: https://vk.com/@akmnra-nichto-ne-obedinyaet-narod-tak-kak-tradicii (дата обращения: 28.08.2024).

о малочисленных народах России, публикуются интервью представителей коренных малочисленных народов. Проект «Узан» не только о выдающихся ученых, политиках или музыкантах, выходцах из малочисленного народа, он адресован всем, кто неравнодушен к сохранению традиций своего народа.

Приведем один из вариантов кумандинской легенды о создании мира в обработке Аллы Набутовой. Давным-давно Бог создал бескрайнее море и небо над ним. По небу по очереди плыли то жаркое солнце, то холодная луна с мерцающими звездами, но земли еще не было. И была на море пустота и тишина. Легкий ветер колыхал волны вселенского моря, в котором пока не было никакой жизни. И вот однажды ночью издалека прилетела огромная белоснежная птица-лебедь. От взмахов ее могучих крыльев заволновалось, встревожилось море. Лебедь снесла в море очень большое яйцо и улетела. Это яйцо качалось на беспокойных морских волнах, лунный свет тускло отражался на его гладких боках. Затем над морем загорелся красный рассвет, взошло яркое, жаркое солнце. Его прямые лучи стали нагревать поверхность яйца. А затем случилось чудо! На огромном белоснежном яйце стала появляться черная плодородная земля. На этой земле проросла сочная зеленая трава, а затем густые кустарники и деревья. В ветвях запели звонкоголосые птицы, а по земле помчались быстроногие стада самых разнообразных животных. Так, из огромного лебединого яйца, родился наш мир $^{1}$ .

Заложенная в традиционной культуре кумандинцев духовность выступает гарантом сохранения и возрождения ее мировоззрения малочисленного народа, его ценностей, бытового уклада. Все более разнообразным становится репертуары творческих коллективов, растет число поклонников их творчества. Формы традиционного фольклорного творчества или формы традиционного выражения культуры являются ключевыми элементами национального возрождения культуры кумандинцев.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Устное народное творчество кумандинского народа, дошедшее до наших дней. Обычаи, обряды, песни, сказки, легенды [Электронный ресурс]. Режим доступа:

https://www.shukshinka.ru/kray\_str/dialog/folklore.php (дата обращения: 28.08.2024).

#### Кумандинский свадебный обряд: традиция и современность

Рассматривая свадебный обряд кумандинцев, как этнокультурный феномен, необходимо отметить, что он являлся одним из наиболее сложных комплексов традиционной культуры. Свадебная обрядность — это совокупность ритуальных действий символического, магического и игрового характера. Свадебные обряды представляют собой совокупность элементов материальной (одежда, головные уборы, украшение жилища, ритуальная пища, атрибуты магических действ) и духовной культуры (словесного, музыкального, танцевально-игрового фольклора, театрализованного действа).

В современное время социально-экономические изменения, обусловленные глобализацией, вынуждают коренных малочисленных народов России, в том числе и кумандинцев, выбирать между сохранением самобытных традиций и принятием ценностей модернизирующихся обществ. Экономические, социальные выгоды и льготы занимают сегодня нишу традиционных ценностей, исконно определявших значимость многодетной семьи. В основу описания традиционной свадебной обрядности кумандинцев и ее реконструкции положены труды таких исследователей как Ф.А. Сатлаев, В.Д. Славнин, И.И. Назаров, В.В. Николаев и др.

В конце XIX — начале XX в. господствующей формой у кумандинцев была малая моногамная семья, состоявшей из брачной пары и их детей, ведшая свое самостоятельное хозяйство. Как правило, по обычному праву кумандинцев брачным возрастом для мужчин считали 14—16 лет, а для девушки — 13—15 лет. Сразу отметим, что мужчины не могли брать себе жен из своего рода (сеока) или разных по названию сеоков, но считавшихся родственными и братскими. Например, родственными между собой считались роды «оре куманды», «тастар» и «чоты», «алтына куманды» и «торн». Браки между их членами были запрещены (на кумандинском языке — «алышпас»)<sup>1</sup>. Так как браки заключались между представителями разных сеоков, взятая в жены из другого рода девушка сохраняла свою прежнюю родовую принадлеж-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Свадебный обряд кумандинцев // Бюллетень №27. URL: https://indigenous.ru/fotki/bull\_ru/r\_27.htm (дата обращения: 05.08.2024).

ность. Она, как представительница другого рода, не имела права посещать родовые праздники<sup>1</sup>.

Первый этап свадебной обрядности – сватовство (куда, кудалахан). Традиции сватовства соблюдались практически при всех формах заключения брака. Инициатива при браке через сватовство принадлежала преимущественно родителям молодого человека. Со временем роль жениха в обряде сватовства претерпела изменения, жених (пойтон или пойтум) стал проявлять активность в ходе переговоров сватов (кудаай) и сам подбирал будущую невесту (кос, келин). Общение между молодыми людьми брачного возраста не ограничивалось со стороны взрослых. Если парень и девушка уславливались о браке, жених брал у невесты в виде задатка платок или полотенце (куланчи), отдавая что-нибудь взамен. Специально наводились справки о семье потенциальной невесты. После этого обращали внимание на ее здоровье, трудолюбие, честность, способность к ремеслу и рукоделию, доброту и отзывчивость. Если выбор родителей нравился их сыну, то тогда готовились к сватовству $^2$ . Сваты (*кудугчи*) приходили сватать девушку с молочной водкой аракой и после обмена новостями (табыш) давали знать родителям невесты о цели своего прихода. Если родители девушки были не против выдать свою дочь замуж, то они распивали араку. Отказ распить араку означал, что родители невесты против замужества своей дочери<sup>3</sup>.

Как правило, к сватовству родственники девушки готовились заранее. При встрече, несколько групп родственников невесты требовали откуп за пень, за ворота, за двери, и родственники же-

 $<sup>^1</sup>$  Тюркская свадебная обрядность // Тюрк Битиг. Тюркские руны. Turk Bitig URL: <a href="https://vk.com/wall-50867843\_15571">https://vk.com/wall-50867843\_15571</a> (дата обращения: 05.08.2024).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Николаев В.В. Семантика традиционной свадебной обрядности коренного населения предгорья Северного Алтая (конец XIX — первая половина XX в.) // Вестник Сургутского государственного педагогического университета. 2017. С. 163–170.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Сакральное значение свадебных обрядов коренных малочисленных народов Алтая // Информационно-образовательная сеть коренных народов URL:

https://indigenous.ru/modules.php?name=News&file=article&sid=4245 (дата обращения: 05.08.2024).

ниха откупались *аракой*. И, наконец, войдя в дом, все приезжие стояли, в то время как родители невесты и их родственники сидели. Родители жениха ставили перед ними *араку* в бочонке, которая предназначалась матери невесты за ее труды. Одновременно отец жениха обязан был повесить на переднюю стенку шкуру выдры или положить деньги<sup>1</sup>. Во время сватовства проходит обряд закрепления магической ткани Илу Бос (Илу Бос илери). Илу Бос — знак благополучия и счастливой семейной жизни молодоженов. Его вешают на почетном месте *аила*. Эта ткань является подношением Матери-Огню, Духам-Покровителям *аила*<sup>2</sup>.

Размер требуемого калыма был известен представителя жениха со дня приезда к родителям невесты, так что к этому времени отец жениха выкладывал на стол требуемую сумму. К началу XX в. калым вносился в основном деньгами и, кроме того, полагалось дать лошадь. В отличии от калыма, размеры приданного не определялись. В него входили предметы домашнего быта, одежда, скот (коровы и овцы) и кобыла, пчелиные семьи и пушные шкурки (тукмал). Приданое невесты в значительной степени обеспечивало материальную базу новой семьи. Оно могло отсутствовать в случае насильственной кражи девушки.

В обряде сватовства важное место занимал обряд «чоочой». Отец жениха наливал в деревянную чашку *араку* и с поклоном подавал ее хозяину дома, сделав глоток, он передавал емкость обратно, что означало согласие на заключение брака. Пригубив молочную водку, отец жениха преподносил ее матери девушки, а та, в свою очередь, сватье — матери жениха. По завершении обмена чашами происходил обмен трубками (*канза*). Затем отец и мать выводили свою дочь. Пока она накрывала на стол, гости разглядывали ее и оценивали<sup>3</sup>.

В прошлом, наиболее распространенной формой брака было похищение невесты и колыбельный сговор. И хотя обычай колы-

<sup>1</sup> Тюркская свадебная обрядность.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Сакральное значение свадебных обрядов коренных малочисленных народов Алтая // Информационно-образовательная сеть коренных народов URL:https://indigenous.ru/modules.php?name=News&file=article&sid=4245 (дата обращения: 05.08.2024).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> *Николаев В.В.* Семантика традиционной свадебной обрядности... C. 165.

бельного сговора исчез к концу XIX в., но некоторые указания о нем содержатся в героическом эпосе кумандинцев. Следы существования в прошлом женить малолетних детей можно найти и в песнях<sup>1</sup>.

Растущие на косогоре пять берез Не срубил, жалко. Засватанную в пять лет Не взял в жены, жалко.

В том случае, если невеста была похищена, родственники жениха ездили к родителям невесты с подарками, чтобы обговорить размер калыма. Помощь жениху в выплате калыма оказывали не только родители, но и холостые парни из его деревни<sup>2</sup>. Брак путем похищения невест совершался следующим образом. Жених, предварительно получив согласие невесты, брал у нее задаток (куланчы), чтобы затем при сватовстве она не отказалась, и договаривался с ней о дне похищения. Невеста в задаток тайно от родителей отдавала платок или полотенце. В свою очередь, жених также дарил ей что-нибудь и объявлял своим родителям о своем намерении жениться на такой-то. В основном выбор сына одобрялся и в очень редких случаях родители были против.

В назначенный день жених приезжал на конях за невестой, которую вызывал через знакомую женщину (куупчын кижи). Последняя приводила невесту к условленному месту. Жених, посадив невесту на лошадь, мчался с ней в свою деревню. В этой поездке повод невестиной лошади находился всегда в руках жениха. Родственники невесты нередко, обнаружив «похищение», устраивали погоню. И если удавалось догнать беглецов, то невесту отбирали, а жениха били или отпускали с миром<sup>3</sup>. Убежавшую из дома девушку помещали в амбар, где она находилась в течении двух дней, если дело происходило летом, то у родственников, или у ближайших соседей.

В случае брака через сватовство жених с друзьями отправлялся за избранницей в назначенный день. У дома невесты про-

 $<sup>^{1}</sup>$  Сатлаев Ф.А. Кумандинцы. С. 109.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Тюркская свадебная обрядность.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Там же.

исходил обряд «чоочой»<sup>1</sup>. Кроме того, сторона девушки устраивала гостям 3—4 испытания, после которых молодой человек забирал свою избранницу. В обратный путь по сторонам от невесты ехали сопровождающие, держа перед нею прикрепленную к березкам занавеску до самого дома жениха. Это делалось для того, чтобы она не видела дороги и дома суженого. Видимо, занавеска играла роль оберега от злых духов<sup>2</sup>.

Свадебный обряд у кумандинцев назывался тутпач (галушки) – по главному блюду, которое готовилось по поводу торжества. В начале свадебного обряда закалывается овца или лошадь – животные с теплым дыханием (*јылу тынышту*). Важная деталь: количество животных, должно быть четным. К примеру, две овцы или одна лошадь и три овцы<sup>3</sup>. Руководил проведением свадебного тутпача отец или старший брат жениха. Для этого кололи барана или лошадь и варили с мясом тутпач. Перед варкой тутпача на дворе жениха ставили специальный шалашик (шалыг-одог) из 7-9 березок, верхушки которых были связаны вместе и покрыты половиками. Жених вводил туда невесту, раскладывал перед ней в шалаше костер (огонь добывал огнивом) и выходил наружу. Очень важным моментом свадебных ритуалов являются проводы невесты в аил родителей жениха (даан айыл). Перед входом девушку окуривали можжевельником. После этого мать жениха угощала ее молоком и благословляла. После чего, прикрыв кёжёгё, ее дважды обводили вокруг нового жилища, входили в него, девушку усаживали на почетное место женской половины лицом в сторону входа на восток<sup>4</sup>.

Далее проводился обряд заплетания кос (*чач тойы*), женами ее братьев, при этом девушки, заплетавшие косы, должны быть

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Славнин В.Д. Очерк представлений о браке и свадебной обрядности у чедыберов // Сибирь, Центральная Азия и Дальний Восток: взаимодействие народов и культур. Барнаул: АзБука, 2005. С. 80.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Николаев В.В. Семантика традиционной свадебной обрядности... С. 166.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Сакральное значение свадебных обрядов коренных малочисленных народов Алтая // Информационно-образовательная сеть коренных народов URL:https://indigenous.ru/modules.php?name=News&file=article&sid=4245 (дата обращения: 05.08.2024).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Сакральное значение свадебных обрядов...

по возрасту обязательно младше невесты. Сначала девушки расплетали невесте ее девичьи косы (было от 3 до 9 косичек) и тщательно расчесывали гребешками волосы, и причесывали уже поженски, т. е. на две косы (тулун), что символизировало ровную и спокойную семейную жизнь. Холостые парни старались облить водой девушек, заплетавших косу невесте, жениха с невестой, а также тех, кто стряпал тутпач, одним словом, всех лиц, которые принимали какое-либо участие в приготовлении и проведении свадебного обряда, что должно было обеспечить девушке длительную и счастливую жизнь. Во время проведения этого обряда невеста делала недовольное лицо и всячески выражала нежелание выходить замуж. Участницы ритуала пели песни. В волосы вплетались красные ленты, украшения-подвески (јандыш, тужук чинджи, керетарткыш), надевался платок на голову и свадебный наряд<sup>1</sup>.

Когда суп *тутпач* был готов, жениху на грудь или на левую руку вешали полотенце, а в руках он держал деревянное блюдо (*тепши*). В него накладывалась грудинка и *тутпач*. Все это жених заносил в дом отца и ставил на стол. Приводили невесту. Она несла с собой вино (*араа*). Если при этом присутствовал шаман, то *тутпачем* сначала угощали «хозяина жилья» (*шалыг* или *урген* ээзи). Если не было шамана, то его заменял один из стариков, знавший слова благословения (*алгыш сос*). Обычно тот, кто совершал благословение новобрачных, черпал ложкой из *тепши тутпач* и разбрызгивал его по углам, обращаясь к «хозяину жилиша» со словами:

Четыре углов силачи, Имеющие посох из желтой акации! Узкой двери силачи, ешьте! У молодого прута очаг зажегся. Пусть надетая шуба не снимается, Пусть лошадь, на которой он ездит не спотыкается. Пусть будет как белый заяц, Пусть живут, пока не выпадут коренные зубы, Пусть живут до той поры, когда

 $^1$  *Сатлаев Ф.А.* Кумандинцы. С. 109–111; *Николаев В.В.* Семантика традиционной свадебной обрядности... С. 167.

подтягивают нижнюю челюсть; Пусть услышат голос кукушки, Увидят распускающиеся деревья; Пусть топчут зеленую траву. В народе пусть имеют свою долю, Если к реке пойдет, пусть будет удачливым; Если в тайгу пойдет, пусть будет добычливым! Пусть эти двое будут долголетними, Пусть никогда не умирают<sup>1</sup>.

После этих пожеланий молодые должны были отведать *тутпач*. Таким образом, по представлению кумандинцев, новобрачным передавалась душа будущего ребенка (*кут*). Молодые могли себя считать мужем (*апшийак*) и женой (*кат*, *каат*) только после того, как снимали пробу из одной чаши уже во время свадебного пира. Затем *тутпач* пробовал благословляющий и лишь после него начинали угощать всех присутствующих. Каждого из них наделяли куском мяса. Лучшие куски мяса (*саптыг орга*, *уйлук*) подносили дяде жениха по матери (родственники невесты не учувствовали на свадьбе).

Когда собравшиеся гости и родственники съедали мясо и *тутпач*, их сажали за стол и начинали угощать вином (*араа*). Один из сидящих за столом возглавлял сбор денег — пожертвование для молодых. При этом близкие родственники старались задать тон, жертвуя для молодых как можно больше, или объявляли, что они делают такой-то подарок.

В день *тутпача* представители жениха отправлялись к родителям невесты с *аракой* договориться о примирении (*чараш*), т. е. о дне приезда молодых к родителям невесты для мировой, и сговоре о калыме. Обычно в такую поездку отправлялись дядя (*тайы*) по матери жениха, а при его отсутствии старший брат (*улуг ача*) отца жениха<sup>2</sup>. Примирение (*чараш*) продолжалась два дня, с угощениями и нередко выплатой калыма. После родственники жениха уезжали к себе. Примерно через неделю они приез-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> *Сатлаев Ф.А.* Кумандинцы. С. 110.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Там же. С. 111.

жали снова, но уже вместе с молодыми, которые сразу не входили в дом хозяев. После достигнутого соглашения, парня и девушку приглашали в дом. Они ставили трижды угощения. Так, молодая невестка привозила в качестве гостинца своим родителям курник<sup>1</sup>. По случаю приезда молодой четы родители резали барана или коня (сугум). Зять угощал родителей своей избранницы аракой за пищу, приготовленную для него в чугуне (казан ажынын учун). В свою очередь, родители жены подносили араку родителям своего зятя.

Обычно свадьба (*той*) продолжалась два—три дня. На богатой свадьбе устраивали скачки (*сактыт шабчылар*), бега (*чарыш*) и борьбу (*куреш*). На бегах победитель получал большой мосол с мясом (*уйлук*).

Кумандинские свадебные обряды своими корнями уходят в далекое прошлое. В настоящее время невозможно восстановить целостную картину свадебных обрядов тех времен. Но как ни велика сила традиций, они не могут сохраняться вечно. Медленно и постепенно в культуру проникают новации. Актуализация традиций в их тесном единстве с новациями привела к формированию феномена неотрадиционализма. Оживление неотрадиционализма стимулируется включением национально-культурных и культурно-исторических традиций в глобальный контекст. Неотрадиционализм направлен на сохранение и развитие этнической идентичности на основе совокупности таких этнодифференцирующих признаков, как общность семейно-брачных обрядов, календарной обрядности и праздничной культуры, языка, традиций, традиционных религиозных верований и культов и др.<sup>2</sup>

В 2012 г. реконструкцию кумандинского свадебного обряда провела фольклорная группа г. Горно-Алтайска «Кумандиния» на базе «Колледжа культуры и искусств Республики Алтай им. Г.И. Чорос-Гуркина». Обряд представили В.И. Петрушева, Е.К. Сатлаева, З.А. Чинчекова, Т.М. Тадина, С.П. Чинчикеева<sup>3</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Там же. С. 109–112.

 $<sup>^2</sup>$  Ултургашева Н.Д., Алексеева А.Г. Семейно-брачные отношения коренных народов Сибири как этнокультурный феномен традиционного общества // Вестник КемГУКИ. № 42. 2018. С. 144–151.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Этнографический атлас Республики Алтай. С. 268–269.

С августа 2020 г. на территории республики была реализована программа «Народная мозаика», в рамках которой Информационно-образовательная сеть коренных народов «Льыоравэтльан» знакомила школьников со свадебными обычаями и традициями коренных малочисленных народов Российской Федерации, в частности малочисленных народов Алтая – кумандинцев, тубаларов, телеутов, теленгитов, шорцев<sup>1</sup>.

В современное время брачные отношения меняются, все больше популярным становится так называемый «гражданский брак». Причины распространения гражданского брака многообразны (карьера, образование и т. п.). Описанный свадебный обряд в полном комплексе уже не встречается (экономические причины, утраты преемственности поколений и т. п.), можно лишь наблюдать некоторые элементы тех или иных свадебных обрядов и ритуалов. И несмотря на то, что теперь молодые люди сами решают свою судьбу, но попросить руки невесты у родителей и соблюсти обряд сватовства, считается хорошим тоном. Из обязательных элементов свадебного обряда сохранились сватовство девушки, заплетание кос и повязывание головы платком<sup>2</sup>.

Таким образом, свадьба — один из древних, сложных и интересных культовых обрядов. Главная цель свадебного обряда — заключение брака. В прошлом существовали четыре формы заключения браков: сватовство (куда), умыкание без согласия девушки (тудап апарган), кража невесты (качып апарганы), брак малолетних (баланы тойлогоны). Огромный обрядовый комплекс свадьбы направлен на счастливую семейную жизнь, на благополучный переход девушки из одной семьи в другую. Свадебный обряд, в том числе, оказывал и материальную помощь (уплата калыма, различные одаривания и т. п.).

## Сакральные территории как хранительницы традиционных ценностей коренных малочисленных народов Республики Алтай

В культуре коренных малочисленных народов региона, как и у многих народов мира, явление сакральности занимает особое

 $<sup>^{1}</sup>$  Сакральное значение свадебных обрядов коренных малочисленных народов Алтая.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Этнографический атлас Республики Алтай. С. 268–269.

место, формируя этнокультурные традиции. Понятие «сакральное место» в международном праве используется в контексте охраны и сохранения культурного наследия коренных народов. Священное место может означать участок, объект, структуру, область или природную достопримечательность, или район, представляющие для национального правительства или коренных общин особую важность в соответствии с обычаями коренной или местной общины, поскольку он имеет важное религиозное и/или духовное значение<sup>1</sup>.

На Алтае существует множество сакральных (священных, культовых) природных объектов, под которыми обычно понимают характерные, почитаемые в народе элементы ландшафта (деревья, родники и т. п.), являющиеся местами поклонения, отправления обрядов и, одновременно, элементами культурного наследия этносов или отдельных социальных групп. Эти объекты имеют большое значение как особые места духовного единения человека с природой<sup>2</sup>. К таким объектам относятся естественные источники, отдельные деревья и целые рощи, участки леса, озера, реки, водопады, скалы, пещеры, горы, отдельные камни, острова. Во всех культурах земля обладает не только телесностью, но и духовностью - ее обожествляют и окутывают легендами, и лишь «цивилизованный мир» достиг компетенции продавать, менять, трансформировать, утилизировать, опустошать и совершать прочие рациональные действия с землей. Традиционным народам сполна свойственны характеристики, относящиеся к локальным культурам с их утонченной экологической адаптацией<sup>3</sup>.

Коренные малочисленные народы региона верили и верят в то, что окружающий мир живой и населен духами — хозяевами тайги, земли, воды, перевалов, которым поклонялись и которых

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Винокурова У.А. Священные места Сибири как маркеры этнической идентичности // Культура и цивилизация. 2017. Том 7. № 2А. С. 534.

 $<sup>^2</sup>$  Мамыев Д.И., Токова Т.И. Значение сакральных территорий в национальной культуре Алтая // Единое культурное пространство Большого Алтая. Материалы международной конференции. Барнаул: Изд-во Фонда «Алтай – XXI век», 2008. С. 101.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Головнёв А.В., Албогачиева М.С-Г., Белоруссова С.Ю., Беляева-Сачук В.А., Киссер Т.С., Перевалова Е.В. Коренные малочисленные народы России: этнокультурные проекции. СПб: МАЭ РАН, 2022. С. 19.

побаивались. Навыки использования природных богатств родной земли, тайги рек и озер, взаимоотношение с окружающей средой, жизнь в гармонии с ней вырабатывались у народа веками. Существовала устоявшаяся норма поведения в природе, сопровождавшаяся особыми ритуалами. Были выработаны моральные устои и запреты в отношении к окружающему миру, к явлениям и процессам природы. Однотипность отношений к природе и обществу, единство природного и социального - один из основополагающих принципов этнософии Горного Алтая. Этнософия вносит в сознание и жизнь людей запас времяупорной «материи» смысла. Духовное наследие Горного Алтая обогащает этнософию такими понятиями, как «Дух Алтая» и «Эпический путь». Традиционно выразителями «Духа Алтая», всеобщей одухотворенности природы служили камы (шаманы). «Эпический путь» раскрывали сказители (кайчы), для которых «благородство богатырского духа» выступало социальным идеалом<sup>1</sup>.

Священные места выполняют комплекс функций: познавательной, экологической, оздоровительной, рекреационной, эстетической, научно-образовательной и этнодифференцирующей, этноопределяющей и этноформирующей. Они становятся маркерами этнической идентичности, выполняя функции «местного защитника» и «местного контролера» культурного пограничья. Границы культурного пространства фиксируют целостность национальных форм этнокультурной идентичности. Культурная память народа хранит информацию о сакральности места развития, расширяя основания для самоидентификации и локализуя ее в конкретных природно-культурных ландшафтах. На уровне самоопределения локальных сообществ священные места признаются родовой территорией конкретного этнического сообщества, рода, семейства<sup>2</sup>.

В основе религиозных представлений у северных алтайцев, например, челканцев была вера в духов, которых представляли населяющими три сферы: Небесную, Земную и Подземную. Независимо от места обитания духи делились на чистых (*арыг*) и нечистых (*кара тос*). К категории чистых духов относили духов,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Малинов А.В. Этнософская утопия «алтайской философии». С. 134.

 $<sup>^2</sup>$  Винокурова У.А. Священные места Сибири как маркеры этнической идентичности. С. 535.

обитающих на небе: бога Улгеня и Тьайашьи, с другой стороны, каждый род имел своего духа-покровителя, свое родовое божество<sup>1</sup>. В этнософии по-иному осознается время. Настоящее — это не мимолетное «теперь», в своем ускользании обессмысливающее любое существование; настоящее — это момент вечности<sup>2</sup>.

К числу чистых духов относятся духи гор (таг ээзи), хозяин огня (от ээзи), хозяин воды (суг ээзи), покровитель охоты (тайга ээзи). Кроме общих духов, которые присущи всем, считается, что у каждого алтайского рода (сеока) или у группы родственных родов существуют своя священная гора, дерево, птица и животное. Поэтому обращались к ним с просьбой даровать здоровье, благополучие и потомство. Естественно, по отношению к ним существовали определенные нормы поведения (запреты, предписания) и ритуальные действия. Однако универсальным был запрет рубить дерево без необходимости<sup>3</sup>. Особо почитались так называемые «вечнозеленые» деревья (кедр, сосна, пихта), к которым относились благоговейно. Разумеется, рубить молодые деревья этой породы запрещалось. Нарушение запрета могло привести к болезни не только того, кто срубит дерево, но и его потомков. По отношению к животным и птицам также были выработаны обычаи почитания и совершения различных ритуалов, в основе которых лежала идея общности мира людей и мира животных. К примеру, у челканского рода акпаш священными горами считаются горы Куйужак, Аршьаш (в Клыке), Шьоолдон, а их боrom - Курвустан<sup>4</sup>.

В обширной фольклорно-этнографической литературе имеется много примеров проявления сложного этического, ритуального и мифологического комплекса, определяющей поведение жителей Алтая по отношению к природной среде ее растительному и животному миру. Результаты проведенного Институтом алтаистики им. С.С. Суразакова исследования показали, в каких случаях

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Кандаракова Е.П. Чалканцы. Историко-этнографический очерк. Горно-Алтайск: АУ РА Литературно-издательский Дом «Алтын-Туу», 2020.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Малинов А.В. Этнософская утопия «алтайской философии». С. 134.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Екеев Н.В. Экологические традиции алтайцев // Алтайцы: Этническая история. Традиционная культура. Совремебное развитие. Горно-Алтайск: НИИ алтаистики им. С.С. Суразакова, 2014. С. 208.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> *Кандаракова Е.П.* Чалканцы. С. 79.

и какие религиозные обряды (ритуалы) совершает население. Самую большую группу составляют популярные обряды, связанные с почитанием гор, рек, целебных родников и растений, т. е. окружающей природы Алтая — как основополагающего источника плодородия и материального благосостояния людей. С горами связываются духовные ценности и устремления людей, например, особо почитаемые горы (они имеются в каждом районе) ассоциируются с обителью божеств, «хозяев» и духов предков. Среди совершаемых ритуалов чаще всего отмечали подвязывание на ветки деревьев лент из натуральных тканей (кыйра, јалама), подношение жертвенной пищи и воскурение можжевельника (арчын), сопровождавшихся традиционными («языческими») молитвами. Эти ритуалы совершались индивидуально или группой при переходе через высокие перевалы, большие реки и при посещении целебных родников (аржан)<sup>1</sup>.

Поклонение Алтаю, духам у коренных малочисленных народов распространенно очень широко: оно связано с повязыванием белой ленты (*јалама*) на перевалах, с одариванием их серебряными монетами или опрыскиванием молока, или молочной аракой. Ленты подвязывают в определенных местах на пути следования и на вершинах перевалов. Значение повязывания ленты заключается в том, что человек не только просит благополучия от Алтая, но клянется беречь природу Алтая. Повязывая ленту, человек просит помощи, благосклонности к себе у духов гор, у хозяина Алтая<sup>2</sup>.

Повязывание ленты — это выражение любви к Алтаю, к его природе. Каждому человеку надо знать определенные правила повязывания. Лента должна быть белой, из новой ткани, шириной 4—5 см., длиной 50—60 см. по продольной линии. Можно повязывать ленту желтого цвета — это цвет солнца, голубого — цвет неба, красного — цвет огня, зеленого — цвет растительности.

Лента повязывается на ветке дерева или кустарника петелькой или одним узлом, но не затягивается туго, чтобы не сорвать кору. При повязывании не должно быть смеха, сквернословия, криков. Повязывающий ленту человек просит про себя благопо-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> *Екеева Н.М.* Культура и религиозные воззрения народов Республики Алтай // Вестник Томского государственного университета. История. 2013. №3 (23). С. 131.

 $<sup>^{2}</sup>$  Кандаракова Е.П. Чалканцы. С. 92.

лучия семье, удачной дороги самому, счастья детям. Челканцы никаких действий при этом не производят. Вот одно из благопожеланий (алкыш):

Шишке сыннуг Тустам кыр, Эдигинже партым, Он козинле коркал, Он кыланле уккал, Ажийини јавыс тут Суйинни тайыс тут, Авыр јол бер

Стройная, вытянувшаяся Тустам гора, Еду (иду) по твоему подолу, Услышь правым ухом, Посмотри правым глазом. Держи перевал пониже, Реки держи помельче, Дай спокойной дороги.

Человек обращается к горе, как к живому человеку. Благопожеланий много, они все разные, но мысль у них одна — любовь к Алтаю, к родной природе, в которой все видят хранителя, спасителя, покровителя, поэтому каждый старается найти красивые, во многих случаях иносказательные слова и выражения: Высокобровая Бия река, Мелкогалечная мать Лебедь, твердокаменная Кара Тово, с тонкой талией Тустам гора. Можно предположить, что метафоричность отражает глубинную суть ритуала как способа общения между «своим» и «чужим». Такое общение, по всей видимости, считалось возможным только с помощью языка (языков), отличного от того, который обычно используется между людьми<sup>1</sup>.

Если человек не знает слов благопожелания, то можно просто повязать ленту и простыми словами назвать гору, перевал, сказав: «Дай доброй дороги».

\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Байбурин А.К Ритуал в традиционной культуре. С. 209.

Многообразие растительного и животного миров таежной зоны республики послужило основой функционирования в среде северных алтайцев таких видов традиционного природопользования, как пушной промысел или охота, собирательство или сбор орехов, ягод, лекарственного сырья и т. д. Поэтому кедровая тайга занимала особое место в мировоззрении рассматриваемых народов. К тайге все относились почтительно. Кедру, который веками был кормильцем народа, поклонялись как святому дереву. Его нельзя было рубить, использовать кедровые бревна при строительстве домов, бань, хозяйственных построек. Хотя и в меньшей степени, также почитались в тайге береза, осина, можжевельник, шиповник и др.

В таких священных местах нельзя громко говорить, сквернословить и скандалить. Тот, кто не будет соблюдать этих правил, будет наказан природой сам или будут наказаны его близкие, родственники. Если с собой нет приготовленной ленты, то лучше ничего не повязывать, плохого в этом ничего нет. Даже не имея ленты, любой может просить у хозяев гор помощи. Если нет белой ленты, допускается повязывать однотонную желтую, зеленую, голубую или красную ленты, или вырвать у своей лошади с гривы несколько белых волос и воспользоваться ими, так как белый цвет посвящается хозяину Алтая, желтый — солнцу, степям Алтая, голубой — небу, красный — огню, зеленый — полям и лесам.

Поклонение духам местности среди коренных малочисленных народов было зафиксировано на различных традиционных праздниках, например, в 2011 г. на обряде освящения (мургуул) Праздника Кедра (Тюрюк-Байрам) в с. Паспаул Чойского района<sup>1</sup>.

В 2023 г. в ходе этнографических полевых работ на территории Турочакского района нами были зафиксированы наиболее почитаемые в регионе культовые и сакральные объекты. Большинство информантов отметило, что по традиционным представлениям почитаемыми объектами считаются горные перевалы, родовые горы, целебные источники, а также реки и озера. Особо почитаемым у челканцев, остается горный перевал по дороге в с. Курмач-Байгол (место компактного проживания челканцев). На перевале расположен небольшой деревянный домик под крышей,

 $<sup>^1</sup>$  *Аткунова Д.А.* Этнокультурная адаптация коренных народов Северного Алтая... С. 132–135.

внутри деревянный стол со скамейками. Рядом с домом висит информационный плакат, на котором прописаны правила поведения на перевале. Информант рассказала, что, проезжая перевал, всегда останавливается на нем, оставляя угощения хозяину перевала под большой пихтой, мысленно просит удачной дороги и благополучия предкам<sup>1</sup>.

Отчетливо почитание каждого описанного природного объекта прослеживается в охотничьем цикле. Это подтверждают и полевые записи. Информанты поясняли, что в современное время поклонение родовым горам и перевалам наблюдается и на сезонных промыслах: сборе кедрового ореха, охотничьем, сборе дикоросов и др. Информант пояснил, что у челканцев (как и у тубаларов) в некоторой степени сохранился охотничий культ, охотничий промысел остается сакрализованным, он тесно связан с духами тайги, гор и водных источников. Охотники верят, что звери находятся в ведении хозяев гор и тайги, и результаты охоты рассматривали как проявление их снисходительности и расположения, или, напротив, недовольства. На охоту уходят перед рассветом, обязательно совершив обряд поклонения горному хозяину. В ходе сбора полевого материала выяснилось, что знания о священных местах сохранили лишь отдельные лица преклонного возраста<sup>2</sup>. Угощая хозяина тайги специально приготовленным кушаньем, совершая кропление, охотники приговаривали, как бы вели беседу с духом тайги: «Саа иженип, аш-курсакла азыранайн деп келгем. Аттан Кижи адатан ак поон, тапкан Кижи таптан ак поон. Сеен положына иженип, аннап суглап келдим» («Пришел в твою тайгу, надеясь на твою щедрость. И раньше я пользовался твоей добротой, добывая дичь, себе пропитание. И сегодня не откажи в милости своей, разреши добыть немного пропитания для себя»)<sup>3</sup>. Значительная часть территории Телецкого озера (место традиционного проживания тубаларов) отнесена к особо

 $<sup>^1</sup>$  Полевые материалы автора (ПМА), собранные в 2023 г. на территории Турочакского района Республики Алтай.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Там же

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Пустогачева О.Н. Этнолингвистические особенности челканского языка: слова-благопожелания в лексиконе охотников и рыбаков // Культура и традиции коренных народов Северного Алтая. СПб.: Изд. Дом С.-Петербургского ун-та, 2008. С. 310.

охраняемой природной территории — Алтайскому государственному природному биосферному заповеднику. И свободное посещение родовых территорий, расположенных на территории заповедника, ставит под угрозу практику традиционного природопользования. Однако стоить отметить, что руководство заповедника открыто для сотрудничества и обмена опыта с коренными малочисленными народами региона.

Информант рассказал, что поклоняются родовым горам и перед дальней дорогой, или, когда в семье важное событие, например, во время обряда сватовства, обязательно подношение духухозяину горы со словами-благопожеланиями<sup>1</sup>.

Заметную роль в духовной и хозяйственной жизни народа играли водоисточники — ручьи, аржаны, реки, озера. Водоемы давали пищу (рыбу), в них водились ценные животные (выдра, бобры), они обладали целебной силой. В глазах таежных жителей они были источником жизни и очищающим началом и поэтому к ним относились бережно и почтительно. Нельзя было в водоемы бросать мусор, выливать грязную воду.

Духов люди представляли по-разному. Например, дух-воды — женщина с длинными волосами, она часто сидит на берегу без одежды и расчесывает волосы золотым гребнем. Считалось, если духа реки не почитать, то она может унести человека при купании, при черпании воды, при переезде в брод<sup>2</sup>. Поэтому, когда человек должен перебрести или переехать реку, он говорит:

Эвин сайлу Куг-ане Сеен суйине киртим, Авы сугны кеешь шьыгайн теп. Сени сураптым:тарын тьавыс Тут, суйин тайыс тут, мен сугны Авыр кешь шьыгань.

Мелкогалечная Лебедь-река, Вхожу в твои воды, Чтоб перейти брод. Прошу тебя: держи берег положе,

\_\_\_

 $<sup>^{1}</sup>$  Полевые материалы автора.

 $<sup>^{2}</sup>$  Кандаракова Е.П. Чалканцы. С. 80.

# Воды держи помельче, чтоб Я перебрался на другой берег.

В настоящее время состояние сакральных мест вызывает глубокую озабоченность коренных малочисленных народов в связи с экономическими и экологическими изменениями на территории республики (туристическая индустрия, зона промышленного освоения и др.). Нагрузку на природные ландшафты на территории Прителецкой тайги может создать и золотодобывающая промышленность. Местные жители подчеркивают, что из-за поиска месторождений золота уже нанесен сокрушительный удар по окружающей среде, в том числе сакральным местам.

В 2017—2018 годах в регионе развернулась настоящая «битва за лес». В результате мошеннических действий огромные лесные массивы были отданы «черным лесорубам». В 2018 г. массовые вырубки леса удалось остановить. В этом же году «была составлена петиция "Сохраним кедр", — рассказывает Анастасия Тодожокова (лидер общественной организации «Туба калык») — нас тогда поддержала вся страна. Мы хотели защитить наши ореховопромысловые зоны от вырубки». Согласно статье 115 части 4 Лесного кодекса РФ, в лесах, расположенных в ореховопромысловых зонах (леса, являющиеся сырьевой базой для заготовки кедровых орехов), запрещены все виды рубок, в том числе и кедра.

О роли кедра, тайги в современной жизни тубаларов подчеркивается во многих интервью местных жителей. Так в одном местном журналов жители с. Уймень Чойского района Республики Алтай отмечали: «Охотник Владимир Унучаков рассказал, что здесь все с мала до велика живут тайгой. С ранней весны то листочки, то вершки, то корешки собираем. Кедра — это великая вещь. Шишка упала, ее все едят: соболь, марал, медведь и человек. Осенью я орех заготавливаю, а зимой на соболя охочусь. Виктор Куюков, отметил, что кедру испокон веков поклонялись, когда заходишь в тайгу, это чувство где-то глубоко в душе сидит. Людмила Бодрошева пояснила, что она в тайге собирает лечебные травы и корешки. Когда в 2017–2018 годах начались массовые вырубки леса, мы не знали, куда бежать, кого просить о помощи. Наше село изолированное, маршрутный транспорт сюда не ходит, долгое время у нас не было ни связи, ни интернета. И то-

гда мы обращались к нашей обществен6ной организации тубаларов «Туба калык». Они писали петиции, обращались в разные инстанции. Сейчас кедр у нас не рубят. Спасибо "Туба калык"»<sup>1</sup>.

В 2021 г. на сайте администрации Турочакского района появилась информация о возможном появлении золотодобывающей фабрики на территории Телецкого озера. Против золотодобычи на руднике «Брекчия» была создана петиция, в которой отмечалось, что добыча золота вблизи озера нанесет непоправимый вред экологической целостности природной территории и послужит загрязнению рек Чуря, Пыжа, Бия. На территории, которую может занять рудник, в прошлом году ученые насчитали шесть видов растений из федеральной и республиканской Красных книг. Около Телецкого озера обитают редкие животные и птицы, а река Чуря является местом нерестилища краснокнижного ленка. Разработка золота в этих местах может негативно повлиять на флору и фауну Алтайского биосферного заповедника.

Болевые точки функционирования туриндустрии – это ежегодный рост экологической нагрузки на окружающую среду и, как следствие, усугубляющиеся проблемы санитарного состояния территорий. По данным социологического исследования, проведенного учеными Института алтаистики им. С.С. Суразакова в 2012 г. в районах компактного проживания коренных малочисленных народов республики (Майминский, Турочакский, Чойский) выявлены тревожные факты. Более 70 % респондентов оценили состояние экологии в регионе как не совсем благополучное. В качестве основных причин неблагополучия названы: низкий уровень сознания и культуры людей (34,9 %); незаинтересованность местных властей в решении экологических проблем (28,7%); несовершенство природоохранного законодательства, отсутствие строгих санкций за антиэкологическое поведение (27,3%); неумение людей ценить окружающую красоту, отсутствие эстетического чувства (22,6 %); коррумпированность вла-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Яворский А. Что плохого мы сделали нашему государству? Почему тубаларов признали иноагентами // Relga 2022. 10 марта. №3 [393]. Интернет-ресурс. Режим доступа:

http://www.relga.ru/Environ/WebObjects/tgu-www.woa/wa/Main?textid=6928&level1=main&level2=articles (25.08.2024).

стей, чиновничества (19,3 %); недостаток властных полномочий у органов местного самоуправления (11,3 %). Остро стоят такие проблемы как вырубка леса и особенно кедра; мусор, оставляемый туристами в местах стоянок, в лесу, по берегам рек; несанкционированные свалки бытовых отходов; снос гор, уничтожение водных источников с целью строительства туристических баз и других мест отдыха<sup>1</sup>.

Особенностью традиционной культуры коренных малочисленных народов региона является глубинное понимание сакральных территорий, так как окружающая природная среда сформировала их традиционный хозяйственный уклад, менталитет, духовную культуру. Как видим, жизнь и бытие народа имели свое место в окружающей среде, являясь составной частью единого целого. И сам народ по своему представлению определял свое место в мировоззренческой системе и соотносил его с устройством окружающей природной среды. Природа, смена времен года символизировали у тубаларов фазы жизни: рождение, детство, юность, зрелость, старость, а в целом - плодородие, продолжение жизни, вечное обновление, угасание. Мир невидимых духов у коренных малочисленных народов был населен гораздо плотнее, чем реальный мир. По народным приметам и представлениям духи окружали человека как в горах, у реки, в лесу, так и дома, на улице. Для того чтобы не навлечь на себя их гнев, нужно было относиться к ним почтительно. Коренные малочисленные народы региона сохранили к настоящему времени память о священных горах, аржанах – почитаемых объектах природы, а также относящимся к ним народным сказаниям и мифам. Наиболее важные с точки зрения носителей культуры действия и магические формулы до сих пор бережно передаются из поколения в поколение. С охотой связано большое количество поверий и примет.

В сохранении священных мест и традиционных знаний заинтересованы как сам народ, национальные общественные органи-

 $<sup>^1</sup>$  *Кухтуеков А.С., Эшматова Г.Б.* Возмещение вреда, причиненного окружающей среде (на примере Республике Алтай) // Люди степи и тайги: история и культура кумандинцев. Горно-Алтайск: НИИ алтаистики им. С.С. Суразакова, 2018. С. 50–51.

зации, так и особо охраняемые природные территории (Алтайский государственный природный биосферный заповедник).

Полевые материалы автора (ПМА), собранные в 2023 г. на территории Турочакского района Республики Алтай

#### Литература

Абысова С.В. Игровая поэзия алтайцев: к проблеме классификации. Автореф. ... кандид. Филол. наук. Горно-Алтайск, 2021.

Алексеев-Апраксин А.М. Этнософия // Международный журнал исследований культуры. 2023. № 1. С. 6–18. DOI: 10.52173/2079-1100\_2023\_1\_6

Арсеньев В.Р. Базовые понятия этнософии. Подступы к формированию мировоззренческой альтернативы // Общество. Среда. Развитие (Тегга Humana). 2008. №1(6). С. 100-116.

Аткунова Д.А. Материалы по традиционным праздникам коренных малочисленных народов Северного Алтая // Антропологический форум. 2018. №39. С. 179–193.

Аткунова Д.А. Этнокультурная адаптация коренных народов Северного Алтая в условиях национального возрождения (конец 19 — начало 21 в.) / ред. Л. И. Шерстова. Электрон. текстовые дан. Горно-Алтайск: БИЦ ГАГУ, 2019. — 171 с. URL:

http://elib.gasu.ru/index.php?option=com\_abook&view=book&id=3431:950 &catid=18:history&Itemid=172. (дата обращения: 18.08.2024).

*Байбурин А.К.* Ритуал в традиционной культуре Структурносемантический анализ восточнославянских обрядов. СПб.: Наука, 1993.

*Бахтин М.М.* Творчество Франсуа Рабле и народная культура Средневековья и Ренессанса. М.: Худож. лит., 1990.

*Винокурова У.А.* Священные места Сибири как маркеры этнической идентичности // Культура и цивилизация. 2017. Том 7. № 2А. С. 533–545.

Головнёв А.В., Албогачиева М.С-Г., Белоруссова С.Ю., Беляева-Сачук В.А., Киссер Т.С., Перевалова Е.В. Коренные малочисленные народы России: этнокультурные проекции. СПб: МАЭ РАН, 2022.

Данилов В.М. Тайгъа (жертвоприношение с просъбой к богу рода оборонить и сохранить род от нечистой силы и дать удачу на охоте). ∥ Жизнь национальностей. 2001. №1–2. С. 62–63.

*Екеев Н.В.* Экологические традиции алтайцев // Алтайцы: Этническая история. Традиционная культура. Совремебное развитие. Горно-Алтайск: НИИ алтаистики им. С.С. Суразакова, 2014. С. 202-209.

*Екеева Н.М.* Культура и религиозные воззрения народов Республики Алтай // Вестник Томского государственного университета. История. 2013. №3 (23). С. 130–133.

Кандаракова Е.П. Основы традиционного природопользования у коренных малочисленных народов // Информационный бюллетень 2 «Экология дома своего». Горно-Алтайск, 2008. С. 33–34.

Кандаракова Е.П. Чалканцы. Историко-этнографический очерк. Горно-Алтайск: АУ РА Литературно-издательский Дом «Алтын-Туу», 2020.

Коренной малочисленный народ кумандинцы [Электронный ресурс] URL: http://ak-rnd.org/korennoj-malochislennyj-narod-kumandincy-1(дата обращения: 24.08.2024).

Культура и традиции коренных народов Северного Алтая / отв. ред. А.В. Малинов. СПб.: Изд. Дом С-Петербургского ун-та, 2008.

Кумандинцы [Электронный ресурс] URL: https://visit-altairepublic.ru/alt/o-respublike-altay/narody-gornogo-altaya/kumandintsy/ (дата обращения: 24.08.2024).

Кухтуеков А.С., Эшматова Г.Б. Возмещение вреда, причиненного окружающей среде (на примере Республике Алтай) // Люди степи и тайги: история и культура кумандинцев. Материалы научных чтений, посв. 85-летию Ф.А. Сатлаева. Горно-Алтайск: НИИ алтаистики им. С.С. Суразакова, 2018. С. 49–58.

Кыласов А.В. Традиционные игры и этноспорт: обща классификация [Электронный ресурс]. Режим доступа:

https://cyberleninka.ru/article/n/traditsionnye-igry-i-etnosport-obschaya-klassifikatsiya (дата обращения: 28.08.2024).

*Лотман Ю.М.* Беседы о русской культуре: Бытовые традиции русского дворянства (XVII – нач. XIX в.). СПб.: Искусство, 1994.

Люди степи и тайги: история и культура кумандинцев». Материалы научных чтений, посвященные 85-летию со дня рождения Ф.А. Сатлаева. Горно-Алтайск: НИИ алтаистики им. С.С. Суразакова, 2018.

*Макошев А.П.* Тубалары: население и хозяйство. Горно-Алтайск: б. и., 2013.

*Малинов А.В.* На пути к этнософии // Научно-технические ведомости СПбГПУ. Гуманитарные и общественные науки. 2013. № 4. С. 155–162.

*Малинов А.В.* Этнософская утопия «алтайской философии» // Вече. 2013. № 25. С. 126—140.

*Малинов А.В.* Экология культуры алтайской этнософии // Studia culturae. 2014. Вып. 22. С. 107-115.

*Мамыев Д.И., Токова Т.И.* Значение сакральных территорий в национальной культуре Алтая // Единое культурное пространство Большого Алтая. Материалы международной конференции. Барнаул: Изд-во Фонда «Алтай – XXI век», 2008. С. 101–108.

Мастера народных промыслов. Горно-Алтайск: б. и., 2018.

Назаров И.И. К истокам кумандинского праздника Кочо-кан: традиции и обрядотворчество в современной этнической культуре // Этнография Алтая и сопредельных территорий: материалы 11-й Международной научной конференции (Барнаул, 26–28 октября 2023 г.) «Этнография Алтая и сопредельных территорий в дискурсе новационных и традиционных подходов: антропологическое измерение региональной истории и культуры народов» Вып. 11. Барнаул: АлтГПУ, 2023. С. 309–314.

Народные игры алтайцев [Электронный ресурс]: // Звезда Алтая. 2016. Июнь. № 8. Режим доступа: https://www.zvezdaaltaya.ru/2016/06/narodnye-igry-altaycev/(дата обращения: 28.08.2024).

Николаев В.В. Семантика традиционной свадебной обрядности коренного населения предгорья Северного Алтая (конец XIX – первая половина XX в.) // Вестник Сургутского государственного педагогического университета. 2017. С. 163–170.

Ничто не объединяет народ так, как традиции [Электронный ресурс]. Режим доступа: https://vk.com/@akmnra-nichto-ne-obedinyaet-narod-tak-kak-tradicii (дата обращения: 28.08.2024).

Об утверждении положений о государственных наградах Республики Алтай. [Электронный ресурс]. Режим доступа: http://docs.cntd.ru/document/473311011 (дата обращения: 28.08.2024).

Обрядность в традиционной культуре алтайцев. Коллективная монография. Горно-Алтайск: БНУ РА «НИИ алтаистики им. С. С. Суразакова», 2019.

*Ойношев А.П.* Народные игры алтайцев. Горно-Алтайск: Полиграфика, 2015.

Олеся Курдакова, Тамара Якова Булава, лазание на кедр ГТРК Горный Алтай. [Электронный ресурс]. Режим доступа: https://elaltay.ru/index.php/component/content/article?id=2251:2014-07-11-06-05-04 (дата обращения: 28.08.2024).

*Плавская Е.Л.* Традиционная культура алтайцев сегодня: праздник Эл-Ойын // Идеи и идеалы. № 2(12). Т. 2. 2012. С. 150–157.

Положение о проведении XVII межрегионального праздника алтайского народа «Эл Ойын» по национальным видам спорта и состязаниям, посвященного Году культурного наследия народов России и 100-летию государственного статуса Ойротской автономной области. [Электронный ресурс]. Режим доступа:

https://school.alt.sportsng.ru/media/2022/07/01/1299360383/Polozhenie\_E\_l  $\_Ojy\_n\_2022.pdf$  (дата обращения: 28.08.2024).

Постановление Правительства РФ от 24 марта 2000 г. № 255 «О Едином перечне коренных малочисленных народов Российской Феде-

рации». Интернет-ресурс. Режим доступа: https://base.garant.ru/181870/(24.08.2024).

Праздник алтайцев. Тюрюк-Байрам — младший брат Эл-Ойына [Электронный ресурс]. Режим доступа: http://altai4u.com/prazdniki-altajcev-tyuryuk-bajram-mladshij-brat-el-ojyna (дата обращения: 20.08.2024).

Пустогачева О.Н. Этнолингвистические особенности челканского языка: слова-благопожелания в лексиконе охотников и рыбаков // Культура и традиции коренных народов Северного Алтая. СПб.: Изд. Дом С.-Петербургского ун-та, 2008. С. 309–313.

*Пустогачева С.Ч.* Чьылгайак — новогодний праздник северных алтайцев // Постскриптум. 1999. 18 марта. С. 2.

Сакральное значение свадебных обрядов коренных малочисленных народов Алтая // Информационно-образовательная сеть коренных народов URL:

https://indigenous.ru/modules.php?name=News&file=article&sid=4245 (дата обращения: 05.08.2024).

 $Camлaee \Phi.A.$  Кумандинцы (историко-этнографический очерк XIX — первой четверти XX века). Горно-Алтайск: Алт. кн. изд., 1974.

Сатлаев  $\Phi$ .А. Коча-кан — старинный обряд испрашивания плодородия у кумандинцев // Культура и традиции коренных народов Северного Алтая. СПб.: Изд. Дом С.-Петербургского ун-та, 2008. С. 186–201.

Свадебный обряд кумандинцев // Бюллетень №27. URL: https://indigenous.ru/fotki/bull\_ru/r\_27.htm (дата обращения: 05.08.2024).

*Сельбиков А.А.* Национальные виды спорта Республики Алтай. Горно-Алтайск: Типография, 1996.

Славнин В.Д. Очерк представлений о браке и свадебной обрядности у чедыберов // Сибирь, Центральная Азия и Дальний Восток: взаимодействие народов и культур. Барнаул: АзБука, 2005. С. 71–91.

Спортивные состязания в алтайской народной культуре [Электронный ресурс]: // Звезда Алтая, июль 2016. Режим доступа: https://www.zvezdaaltaya.ru/2016/07/sportivnye-sostyazaniya-v-altayskoyna/ (дата обращения: 28.08.2024).

Традиционные знания коренных народов Алтае-Саянского экорегиона в области природопользования: информационно-методический справочник / ред. И.И. Назаров. Барнаул: Азбука, 2009.

Тюркская свадебная обрядность // Тюрк Битиг. Тюркские руны. Turk Bitig URL: https://vk.com/wall-50867843\_15571 (дата обращения: 05.08.2024).

*Тюхтенева С.П.* Новогодний праздник у алтайцев // Календарнопраздничная культура народов Зарубежной Азии: традиции и инновации. М.: Изд-во «МАЭ РАН», 1997. С. 207–209. *Ултургашева Н.Д., Алексеева А.Г.* Семейно-брачные отношения коренных народов Сибири как этнокультурный феномен традиционного общества // Вестник КемГУКИ. № 42. 2018. С. 144-151.

Устное народное творчество кумандинского народа, дошедшее до наших дней. Обычаи, обряды, песни, сказки, легенды [Электронный ресурс]. Режим доступа:

https://www.shukshinka.ru/kray\_str/dialog/folklore.php (дата обращения: 28.08.2024).

Федеральный закон «О гарантиях прав коренных малочисленных народов Российской Федерации» от 30.04.1999 №82-ФЗ (последняя редакция). Интернет-ресурс. Режим доступа:

https://www.consultant.ru/document/cons\_doc\_LAW\_22928/ (24.08.2023).

Федеральный Закон от 04.12.2007 г. №329-ФЗ «О физической культуре и спорте Российской Федерации» [Электронный ресурс]. Режим доступа: http://www.kremlin.ru/acts/bank/26631 (Дата обращения: 28.08.2024).

Чемчиева А.П. Социальные практики возрождения традиционных праздников (на примере коренных малочисленных народов Республики Алтай) // Исторические, философские, политические и юридические науки, культурологи и искусствоведение. Вопросы теории и практики. Тамбов: Грамота. 2016. № 12 (74): в 3-х ч. Ч. 3. С. 195–198.

Этнографический атлас Республики Алтай. Горно-Алтайск: НИИ алтаистики им. С.С. Суразакова, 2022.

*Яворский А*. Что плохого мы сделали нашему государству? Почему тубаларов признали иноагентами // Relga. 2022.10 марта. № 3 [393]. Интернет-ресурс. Режим доступа:

http://www.relga.ru/Environ/WebObjects/tgu-

www.woa/wa/Main?textid=6928&level1=main&level2=articles (25.08.2024).

Ямаева Е.Е. Алтайская духовная культура: Миф. Эпос. Ритуал. Горно-Алтайск: Изд-во ГУП «Горно-Алтайская республиканская типография», 1998.

#### А. В. Малинов

### КУМАНДИНСКИЙ АЛЬБОМ СЕРГЕЯ ДЫКОВА1

Для художника творчество – это знание. Поэтому и ведать – значит видеть Цветущий миг на вечности холста Коснуться, разбудить и не обидеть Своим касаньем белого листа

С.В. Дыков

Если в России поэт – больше, чем поэт, то на Алтае художник – больше, чем художник. Облик в широком смысле современной алтайской культуры был сформирован столетие назад двумя живописцами: Г.И. Гуркиным и Н.В. Чевалковым. Бытовая культура коренного населения и сохраняющаяся традиция сказительства, уходящие корнями в историческое прошлое, стали достоянием этнографии и фольклористики. Смысловые проекции региональной культуры задавало изобразительное искусство. Попытки популяризации горлового пения, регулярно проводимые курултаи сказителей ситуацию не сильно изменили. Эпическое творчество, ориентированное на сбережение исполнительского канона, остается частью национальной экзотики. Внешнее восприятие горной страны определяется художниками. Во многом это объясняется тем, что Алтай, прежде всего, постигается визуально. Алтай дышит красотой. Он буквально создан для художников, которые не могут не плениться этой эманацией прекрасного, в которой чуются отголоски единства истинного и благого. Не даром в Горном Алтае сложился настоящий культ художника Г.И. Гуркина, который воплотил в своих произведениях базовые смысловые константы и национальные образы региональной

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Исследование выполнено за счет гранта Российского научного фонда, проект № 22-18-00018 «Этнософия Алтая: идеология и мифология национального сознания» (СИ РАН — филиал ФНИЦ РАН).

культуры<sup>1</sup>. К политической деятельности Г.И. Гуркина в начале 1920-х годов восходят и истоки нынешней алтайской государственности. В рамках современной национально-государственной мифологии Г.И. Гуркин воспринимается в качестве культурного героя, демиурга, говоря устаревшим слогом, образованности и политического бытия алтайского народа. Одна из центральных улиц Горно-Алтайска – столицы Республики Алтай – названа его именем. В сквере за зданием Курултая (республиканского парламента) ему установлен памятник, у которого в дни рождения художника на государственном уровне устраиваются чествования, произносятся торжественные речи, возлагаются цветы и т. п. Г.И. Гуркин, действительно, стал тем «местом памяти», вокруг которого конструируется актуальная региональная и национальная идентичность. Алтайских писателей, поэтов, композиторов за пределами горной страны знают много хуже. Яркий пример тому – композитор и этнограф А.В. Анохин, который был ровесником и другом Г.И. Гуркина. Для изучения и главное для творческого развития культуры Алтая он сделал не меньше, чем его друг-живописец. А.В. Анохин и Г.И. Гуркин в известном смысле равнозначные и сопоставимые величины как по вкладу в культуру региона, так и по реализованному творческому потенциалу. Они оба принадлежали к первому поколению местной интеллигенции, вышедшему из миссионерских школ. Однако А.В. Анохин не вписался в идеологический фон национально-государственной мифологии. Он, правда, не принадлежал, как говориться, к «титульной нации», как, впрочем, и Г.И. Гуркин, который был всего лишь «инородцем», а не алтай-кижи. А.В. Анохин не был вовлечен в политическую борьбу в период революции и гражданской войны. Г.И. Гуркин же во многом случайно оказался втянут в политические процессы, происходящие в стране. Ни по характеру (мягкому, нерешительному и раздражительному), ни по политическому опыту он не мог стать эффективным государственным деятелем и явно тяготился навязанной ролью, которая трагически отозвалась для него в 1937 г. и которая оказалась оценена современной региональной политической элитой. По правде сказать, если бы Г.И. Гуркин оставался только художни-

 $<sup>^1</sup>$  *Щеброва С.Я.* Григорий Гуркин: национальные образы мира. СПб.: Интерсоцис, 2023.

ком, то его место в нынешней национально-государственной мифологии было бы скромнее. Однако причина различных оценок и акцентов личности и наследия Г.И. Гуркина и А.В. Анохина кроется также в том, что за Г.И. Гуркина говорят его картины, которые стали достоянием массовой культуры, по крайней мере, на республиканском уровне. О музыкальных произведениях и этнографических исследованиях А.В. Анохина этого не скажешь.

Впрочем, Г.И. Гуркин оставался художником-реалистом; жанровые полотна и портреты были не только редки в его творчестве, но и заметно уступали по мастерству, содержательности и силе воздействия его пейзажам. Этнографические рисунки художника несут следы документа; в них исследовательская сторона конкурирует с художественной. В то же время на современном этапе развития алтайской культуры сформировался запрос на создание узнаваемого национального стиля, отражающего историческую, духовную, материальную и этническую культуру региона. В различных областях культурной деятельности «мы наблюдаем попытку отчасти вспомнить и возродить, а отчасти и непосредственно сконструировать практики мировосприятия и мироотношения, которые бы позволили отдельным субъектам культуры осознать свою принадлежность к определенному целому»<sup>1</sup>. Это заметно, например, в попытках (надо признаться не удачных) архитектурной модернизации единственного в республике города – Горно-Алтайска. Реконструкция здания национального театра, новые постройки в районе центральной площади, муралы на домах основных городских магистралей – должны были придать столице республики узнаваемый национальный колорит. Опереться в этно-художественном преображении облика города на творчество Г.И. Гуркина оказалось проблематично. Реалистическая живопись, отражая и обобщая природу, не дает лаконичных и законченных форм, которые бы можно было наложить на архитектуру (в основном массовую советскую застройку), структурирующую пространство. Природа Алтая и ее художественное переосмысление Г.И. Гуркиным, скорее, возвышают, чем задают форму и ограничивают. Следуя эстетическим принципам барок-

 $<sup>^{1}</sup>$  Янутии О.А. Региональное кино как средство формирования культурной идентичности // Международный журнал исследований культуры. 2023. № 1 (50). С. 83.

ко, вероятно, можно было бы вычленить в картинах Г.И. Гуркина узнаваемые детали и образы, которые затем попытаться тиражировать в городском пространстве. Однако все ограничилось тем, что облик самого Г.И. Гуркина появился на одном из городских муралов. Причем, изображение Г.И. Гуркина было упрощено до плакатного шаблона, т. е. хотя оно визуально и оживляет глухую стену здания старой школы, но лишено живописной привлекательности и вызывает сомнение в художественной ценности всей композиции.

В Республике Алтай существуют и относительно недавно возникшие промыслы. Прежде всего, это созданная скульптором В. Хромовым мастерская «Кезер», изготавливающая изделия из кости, кедровой щепы и других материалов и уймонская роспись. В основном они ориентируются на производство сувенирной продукции и в меньшей степени — на авторские произведения. Заимствуя образцы древних культур (петроглифы, скифский звериный стиль, тюркские орнаменты и т. п.) и образы, созданные местными художниками, мастера вносят свой вклад в формирование «алтайского стиля», по крайней мере, задают систему художественно-символической идентификации региона. Однако промыслы никогда не стремились к тому, что выходит за пределы коммерческого тиражирования удачных приемов и узнаваемых образов. Это задача художника.

В то же время на Алтае есть художники, чье творчество в различной степени тяготеет к декоративности и, вероятно, может послужить основой для выработки национального стиля. Я имею в виду В.Г. Тебекова, С.В. Дыкова, Н.А. Чепокова и А.А. Ютеева. Всех этих художников, скорее, следует отнести к тому направлению в алтайском изобразительном искусстве, у истоков которого стоял не Г.И. Гуркин, а его современник Н.И. Чевалков. Каждый из этих художников хорошо узнаваем, сумел выработать свою систему образов, художественные приемы, сюжетные предпочтения.

В.Г. Тебеков – театральный художник и его работы во многом тяготеют к театрализованной постановке, вплоть до изображения лиц-масок у персонажей. Сам художник признает влияние А.Г. Тышлера и П.Н. Филонова. В его живописных и графических произведениях плоскость холста или листа лишена иллюзии пространства, она остается поверхностью, плотно покрытой об-

разами, отсылающими к древним наскальным изображениям или искусству пазырыкских скифов. Его произведения больше заимствуют идущие из прошлого символы, чем транслируют их во вне. Созданные им изображения лишены историзма и конкретики, они остаются частью сценического пространства, т. е. того измышленного мира, который творит художник, поэтому с трудом могут быть перенесены в социальное пространство и едва ли могут быть востребованы в рамках культурной политики властей. В.Г. Тебеков, кажется, и не стремиться к излишней публичности. Погружение в мир театральных образов и сюжетов стало для него способом существования и, вероятно, в чем-то даже выживания. Профессионалы и любители искусства высоко ценят его творчество, как графическое, так и живописное, которое, несомненно, уже составило яркую страницу в алтайском изобразительном искусстве.

Самобытным явлением в алтайском искусстве является графика Таракая (Н.А. Чепокова). Художник-самоучка создает рисованные сказания, которые требуют вчитывания в причудливый мир порождаемых виртуозной линией персонажей. Н.А. Чепоков не прошел никакой художественной школы и всем обязан только своему природному дарованию. В его картинах оживают образы древнего искусства, которые, кажется, являются не следствием художественной эрудиции, а какого-то архетипического, глубинного творческого импульса, который двигал и рукой древнего мастера. В работах Н.А. Чепокова реально ощутима связь времен, глядя на них понимаешь, например, истоки скифского звериного стиля. В Н.А. Чепокове чуется реинкарнация древнего художника, он как бы протягивает через тысячелетия руку древним образцам и по-своему воспроизводит их на бумаге. Считается, что Н.А. Чепоков ведет жизнь странника, постоянно перемещается по дорогам Горного Алтая, не имея своего угла. Он, вероятно, нарочито культивирует безбытность, а в чем-то и опрощенчество, роднящее его с Л.Н. Толстым или Г.С. Сковородой. Свой образ жизни он превратил в художественное высказывание. Если В.Г. Тебеков, будучи театральным художником, в жизни остается очень скромным, даже по-чеховски неприметным человеком, то Н.А. Чепоков претворил свой облик и образ жизни в театрализованный жест. Произведения Таракая и созданные им образы активно коммерциализируются и тиражируются в регионе, хотя у меня есть сомнение в том, что сам художник имеет к этому прямое отношение. Его художественное мировоззрение кажется слишком сложным, в чем-то даже вычурным и очень личным, чтобы его можно было положить в основу национального стиля, требующего, надо признать, известного упрощения и универсальности. Работы Н.А. Чепокова отличает камерность, он тяготеет к малой форме, даже тогда, когда покрывает графической вязью метровые листы. Ему плохо дается работа с цветом. Главное же препятствие состоит в том, что в его произведениях нет исторического масштаба и этнического пафоса, необходимых для национального стиля.

Пожалуй, лишь А.А. Ютеев из нынешних алтайских художников способен заложить основы национального стиля. Он хорошо чувствует конъюнктуру и потребности современной алтайской культуры и региональной политики. Он молод и, вероятно, готов откликаться на культурно-идеологические запросы общества и власти. В этом отношении он наследует таким «придворным» алтайским живописцам, как И.И. Ортонулов и В.П. Чукуев. К тому же он алтаец по национальности, поэтому хорошо вписывается и разделяет этнософскую мифологию, культивируемую местной интеллигенцией. А.А. Ютеев является автором большинства городских муралов, его произведения активно расходятся по социальным сетям и Интернету, поэтому он уже составляет серьезную конкуренцию Г.И. Гуркину, по произведениям которого пока еще узнают Алтай. Возможно, придет время, когда образ Алтая будет по преимуществу ассоциироваться с визуальным рядом, созданным А.А. Ютеевым. Причем, это мало зависит от художественного качества самих картин. Произведения А.А. Ютеева отличаются как раз этнической узнаваемостью, исторической иллюзорностью, а, главное, они стараются удовлетворить вкусу людей, чьи визуальные предпочтения в последние десятилетия формировал Голливуд. Художественное мировоззрение А.А. Ютеева также, вероятно, сложилось в рамках этой массовой культуры, поэтому создаваемые им образы не требуют дополнительных усилий или знаний для восприятия. Если творчество В.Г. Тебекова и Н.А. Чепокова, как бы выпадает из современности, оно вне временно, то работы А.А. Ютеева как раз современны. Молодой человек вырос в этой культуре, он знает, что признаком успеха является общественное признание и продаваемость работ, поэтому старается активно коммерциализировать свое творчество. Художественную практику молодого живописца и графика можно отнести к области мифодизайна. Как пишет А.М. Алексеев-Апраксин: «Это уже порождение массовой культуры. В основе данного направления лежат маркетинг и менеджмент, направленные на расширение спроса и предложений этнотоваров и этно-услуг. <...> современное общество потребления нуждается в разнообразии ассортимента во всех сферах, включая те, что можно отнести к духовной жизни. Это актуально и востребовано»<sup>1</sup>. Необходимо, чтобы люди видели в картинах, то, что они хотят увидеть и то, что им понятно. Надо заметить, что выбранная им стратегия оказалась успешной. Художника привечает местная власть, его творчество отмечено региональными премиями, его воспринимают как надежду алтайской живописи, хотя сам художник живет в Красноярске. Безусловно, положительная оценка и востребованность творчества являются хорошим стимулом для работы, но они создают и опасность не критического отношения к своим произведениям, тиражирования уже найденных образов и приемов. Раннее признание может привести к тому, что художник остановится в творческом поиске и будет воспроизводить, то что гарантирует ему общественное признание и прибыть. В конце концов человек может впасть в гордыню. Вместо того, чтобы возвышать человека, заставлять его задумываться, ставить перед ним положительные идеалы, искусство, ориентируясь на потребителя, может превратиться в китч: живописная ткань произведений будет упрощаться, смысловая глубина будет втесняться внешне усложненной, яркой, раздражающей глаз картинкой, фэнтези будет имитировать историю.

Среди упомянутых алтайских художников я хочу остановиться на Сергее Владимировиче Дыкове. С внешней стороны его жизнь выглядит вполне благополучной. Он Заслуженный художник России, возглавлял региональную организацию Союза художников  $P\Phi$ , в качестве художника оформлял спектакли, преподавал в колледже искусств, регулярно участвует в выставках, вы-

 $<sup>^1</sup>$  Алексеев-Апраксин А.М. Этнософия // Международный журнал исследований культуры. 2023. № 1. С. 8.

пустил несколько поэтических сборников, которые сам и проиллюстрировал<sup>1</sup>, переводит алтайскую поэзию на русский язык (Б. Укачина, Ш. Шатинова, Т. Шинжина и др.)<sup>2</sup>, иллюстрирует книги. Я видел лишь одну выставку его работ в фойе Национального музея в Горно-Алтайске (если не ошибаюсь, это было в год пятидесятилетия мастера), но знаю, что это не единственная персональная выставка художника. При этом я даже не уверен, закончил ли Дыков художественное училище, т. е. доучился ли он до конца в Новоалтайском художественном училище. Всем, что достиг в жизни он обязан природному таланту и работоспособности. Вероятно, можно было бы назвать Дыкова художникомпраздником, который одухотворяет красотой все, что попадает в орбиту его взгляда, все, до чего он может дотянуться в своем, казалось бы, таком естественном усилии преобразить мир. Вокруг него и благодаря ему мир, действительно, меняется. Я, конечно, смотрю со стороны и ничего не знаю о «муках творчества», периодах сомнений и апатии, которые, можно представить, одолевают и его как истинного художника. Настоящий художник никогда на будет полностью удовлетворен своими созданиями. Самодовольство – это признак посредственности, а не таланта. Художник живет от избытка, он постоянно что-то продуцирует. «Для меня жизнь, – признается он в интервью, – это бесконечное сочинение. Пока я сочиняю – я живу»<sup>3</sup>. В этом отношении Дыков напоминает В.В. Розанова, для которого любая случайная запись становилась литературой, обретала форму художественного слова. Причем для Дыкова это не этюды, схватывающие текущее состояние увиденного момента (модели, вещи, пейзажа и т. п.), а, скорее, зарисовки, отражающие внутренних мир художника, его восприятие и понимание мира окружающего. По творческому дарова-

 $<sup>^1</sup>$  Дыков С.В. Стихи. Новосибирск: Сибирская книга, 1992; Дыков С. Линия жизни. Горно-Алтайск: Ак-Чечек, 1994.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Шинжин Т. Шаманская мистерия Ульгеню / Пер. с алтайского С. Дыкова. Горно-Алтайск, 2009; Укачин Б.У. Человек. Жизнь. Время. Стихотворения и поэмы на русском языке. Горно-Алтайск: БУ Ран Литературно-издательский дом «Алтын-Туу», 2016.

 $<sup>^3</sup>$  Зулумян А. Сергей Дыков: «Начинайте смело, а заканчивайте осторожно!» // Петербургские искусствоведческие тетради. 2023. № 74. С. 260.

нию и масштабу его надо поставить в ряд с такими художниками, как Тонио Гуэрра, Резо Габриадзе, Марк Шагал. Трудно не попасть под обаяние его щедрого мастерства. В молодости он два месяца преподавал в детском доме, но творческий импульс, заданный им, был настолько сильным, что один из учеников, Николай Чепоков, тоже со временем раскрылся как художник. Благодаря частным урокам Дыкова, полученным в детстве, самобытным художником стал Л.М. Сафронов, на сестре которого Сергей Владимирович позже женился. При этом нельзя сказать, что работы Дыкова отличает абсолютный оптимизм и позитивность. Они далеко не однозначны, как по символической структуре, так и по семантическому измерению. Раннее же его творчество можно, скорее, назвать мрачным, навевающим депрессивные состояния. Со временем ему удалось заключить эту инфернальную энергию в символическую форму, художественно ее приручить. Он не стал эксплуатировать ее деструктивную силу, как это, например, делают Михаил Шемякин или Даши Намдаков. Однако и в его работах иногда прорывается стихия инобытия или, может быть, та добытийная свобода, которая, согласно Н.А. Бердяеву, является условием творчества. Художник ведет диалог с иными мирами и в этом смысле он подобен шаману.

Искусствоведы уже рубрицировали творчество Дыкова посредством серии семантически пересекающихся таксонов: сибирский археоарт<sup>1</sup>, неоархаика<sup>2</sup>, совмещение дискурсов архаики и

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Коробейникова Т.С. Археоарт как отличительная черта творчества сибирских художников-авангардистов 60–80-х гг. ХХ в. // Вестник Томского государственного университета. 2012. № 361. С. 51–54.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Галыгина О.М. Сибирская неоархаика // Искусство Евразии. 2015. № 1 (1). С. 135–138; Ломанова Т.М. Отражение сибирской идентичности в искусстве конца XX – начала XXI веков // Культура и искусство. 2020. № 4. С. 1–14; Молчанова Л.А. Инновации в художественно образном содержании живописи алтайских художников рубежа XX—XXI вв. // Вестник Томского государственного университета. 2008. № 309. С. 59–63; Зенина Т.В. Образы скифо-сибирского звериного стиля в сибирской неоархаике // Обсерватория культуры. 2024. Т. 21. № 1. С. 46–60; Попова Н.С. Абстракционизм в творчестве художников сибирской неоархаики: жанровые характеристики образности // Культурная жизнь Юга России. 2023. № 1 (88). С. 7–14; Розвадовский А. Разве доисторическое искусство только о прошлом? Новая жизнь наскаль-

постмодерна<sup>1</sup>, этноархаика<sup>2</sup>, поставангард<sup>3</sup>, метаисторический экспрессионизм<sup>4</sup>. Любая классификация, указывая произведению его место, делает его более понятным, позволяет объяснять творчество художника, исходя из аксиоматики того направления, в которое его вписали. Исследователи почти единогласно сходятся во мнении, что в картинах Дыкова воплощаются универсальные архетипы, в которых запечатлен многовековой опыт предков. В то же время столь же очевидно, что большой художник перерастает любые каталогизации; он сам — целое направление, самосто-

ных изображений в современном искусстве (от Сибири до Канады) // Проблемы истории, филологии, культуры. 2021. № 2 (72). С. 232–261.

- <sup>1</sup> Мяских С.В. Особенности репрезентации элементов архаического сознания в работах современных алтайских художников. синкретизм как основа формообразования в графике Сергея Дыкова // Шестые искусствоведческие Снитковские чтения. Сборник материалов XIV научно-практической конференции, посвященный 57-летию Государственного художественного музея Алтайского края. Барнаул: Алтайский дом печати, 2016. С. 113–117.
- $^2$  Москалюк М.В. Художественное пространство современной Сибири: образы и смыслы // Искусство Евразии. 2016. № 1 (2). С. 135–149; Пятецкая T.C. Знаки и символы в творчестве современных алтайских художников (на примере работ В.Г. Тебекова, С.В. Дыкова) // Культурное наследие Сибири. 2021. № 1 (31). С. 76–85; Пятецкая T.C., Степанская  $A.\Gamma$ . Зооморфные образы и их символическое значение в творчестве С.В. Дыкова // Культурное наследие Сибири. 2022. № 1 (33). С. 34–42.
- <sup>3</sup> Бабошко Е.Ю. Современные сибирские художники как преемники русского пост-авангарда // Национальная стихия творчества: время и трансгрессия. сборник статей по итогам третьей Международной научной конференции. СПб.: Санкт-Петербургский государственный экономический университет 2017. С. 258–262.
- <sup>4</sup> Шишин М.Ю. Основные черты стиля «метаисторический экспрессионизм» и его проявление в искусстве современных художников Сибири и Монголии // Исторические, философские, политические и юридические науки, культурология и искусствоведение. Вопросы теории и практики. 2017. № 11 (85). С. 208–212; Иккерт Т.В. Творчество Сергея Дыкова в контексте формирующегося стиля метаисторического экспрессионизма // Творческая личность мастера и его роль в художественной культуре региона. сборник материалов ІІ-й Всероссийской научно-практической конференции. Барнаул: ИП Соловьёв Д.А., 2021. С. 185–189.

ятельная художественная вселенная. Произведения Дыкова можно назвать археоартом в том смысле, что в них он восходит к истокам искусства, когда практика художества еще не отделялась от ритуала, когда художник еще оставался посредником между мирами, когда жест и знак не обозначали, а были самой реальностью. Его работы – не чистая фантазия, не только художественное переосмысление этнической культуры, но и исследование. Он специально работает с музейными этнографическими коллекциями, изучает литературу, анализирует и разгадывает изображения на шаманских бубнах и детали шаманского костюма и т. д. Результатом такого исследования являются как живописные и графические работы, так и тексты<sup>1</sup>. Насколько такая продуманность уместна для изобразительного искусства, судить трудно. В любом случае, перед искусством стоят разные задачи. Перефразируя А.С. Пушкина, вероятно, можно сказать, что хорошая живопись, как и хорошая поэзия должна быть глуповата. С другой стороны, картины-тексты, картины-ребусы не оставят без работы арткритиков, поэтому из всех современных художников Горного Алтая Сергей Владимирович, по-видимому, самый упоминаемый в искусствоведческой литературе автор.

Дыков родился в Горном Алтае, усвоение же культуры народов, его населяющих, стало сознательным выбором художника. Он настолько вжился в эту культуру, глубоко ее постиг, что, пожалуй, стал большим алтайцем, чем некоторые «су алтай» (настоящие, истинные алтайцы). Столетием ранее подобный путь осознанной, творческой аккультурации прошел А.В. Анохин. Усвоение другой культуры при сохранении собственной иден-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> См., напр.: Дыков С.В. Орнамент кумандинцев (по материалам Саяно-Алтайской экспедиции П.И. Каралькина) // Актуальные проблемы современного искусствоведения в Республике Алтай. Материалы научных чтений, посвященных 80-летию со дня рождения известного алтайского искусствоведа В.И. Эдокова. Горно-Алтайск: Горно-Алтайская типография, 2016. С. 52–57; Дыков С.В. Творчество Г.И. Гуркина и Н.И. Чевалкова. Космические мотивы. Эссе // Актуальные проблемы современного искусствоведения в Республике Алтай. Материалы научных чтений, посвященных 80-летию со дня рождения известного алтайского искусствоведа В.И. Эдокова. Горно-Алтайск: Горно-Алтайская типография, 2016. С. 36–40.

тичности и способности к созиданию — мало кому доступно. Чаще всего аккультурация приводит к разрыву с национальной традицией или ее существенной трансформации, вплоть до отрицания неофитом родной культуры. В случае А.В. Анохина мы видим определенную жизненную аскезу и, в то же время, взаимообогащение культур, в котором он черпал энергию и материал для своего творчества. Схожую жизненную и творческую эволюцию, вероятно, претерпел и Дыков. Примечательно, что он даже внешне обнаруживает сходство с А.В. Анохиным, живет очень скромно, не уделяя много внимания материальной стороне своего быта.

В произведениях Дыкова, таким образом, мы видит результат обдуманности и в то же время творческой спонтанности. Он работает не столько с впечатлением или образом, индивидуальностью или типажом, но, прежде всего, с символами. Следствием такого сочетания художественной выразительности и символического содержания являются особенности изобразительной манеры. Его произведения требуют не только созерцания, но и расшифровки, интеллектуального усилия. Для их восприятия необходимо как всматривание, так и вчитывание. В них друг друга дополняют несколько смысловых рядов: визуальный, эмоциональный, повествовательный, символический. Картина-текст не нуждается в иллюзии трехмерного пространства, поскольку она, прежде всего, воспроизводит или отсылает к реальности иного порядка. Она говорит символами, для прочтения которых лучше подходит плоскость. Это могут быть как «реальные» символы, заимствованные из этнической культуры или более древних наскальных изображений, так и придуманные (например, на некоторых работах художник делает надписи на им самим изобретенном языке). Прообразом такой картины будет рукопись, с которой графика сохраняет большее родство, чем живопись. Возможно, в силу этого работы Дыкова отличаются графичностью. Рисунок для Дыкова первичен. «Линия разбудила поверхность, – признался он в беседе с художником А.Б. Укачиным, – ее надо успеть завершить, когда начинаешь медлить - композиция становится перегруженной или начинает дробиться, рассыпаться»<sup>1</sup>. Его

 $<sup>^1</sup>$  Укачин А. «Идущий Сквозь Дождь» // Идущий Сквозь Дождь. Сергей Дыков. Живопись. Графика. Керамика. Горно-Алтайск: б. и., 2007. [С. 2].

картины представляют собой как бы переход от графики, даже, точнее, от рукописи или может быть каллиграфии к живописи. На близость с каллиграфией своих поэтических образов указывает сам художник в интервью: «Я пытаюсь этот образ визуально выстроить, а потом соединить с текстом. Иногда это удается сделать, иногда — нет, но получается нечто похожее на японскую каллиграфию»<sup>1</sup>. Пожалуй, наиболее органично единство текста/слова и линии, графемы и графики представлено в поэтических сборниках художника, им самим проиллюстрированных<sup>2</sup>. Как замечает Н.С. Гребенникова: «Он использует живописные формы на манер букв в поисках адекватного пластического выражения»<sup>3</sup>. Сама фамилия художника звучит как элемент праязыка.

Колорит картин Дыкова больше соответствует цветной графике, чем живописи. Нельзя сказать, что цвет в его произведениях вторичен, он все же задает эмоциональное восприятие картины, но, в то же время, он подчинен символическому строю произведения. В христианской культуре укоренился образ мира как книги, представление о гомогенности Библии и тварного бытия. Если мир — это книга, то он состоит из подобных буквам и словам знаков и символов, которые доступны для прочтения и познания. Соответственно, изображать этот мир можно не только в его внешней выразительности, но и посредством указания на его знаково-символическую структуру. Об этом, в принципе, говорит и сам художник: «Мир — это система знаков. Как правило меня обвиняют в том, что все, что я делаю, это людям непонятно. Когда формируешь свой стиль, то приходится себя ограничивать и что-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Зулумян А. Сергей Дыков... С. 259.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> О связи поэзии и графики Дыкова см.: *Лихацкая С.Н.* Текст С. Дыкова: литература и изобразительное искусство // Культура и текст. 1997. С. 105–109; *Лихацкая Л.Н.* Роль знака в формировании семантики художественного образа в иллюстрациях Сергея Дыкова // Вестник Кемеровского государственного университета культуры и искусств. 2022. № 58. С. 159–167; *Гребенникова Н.С.* Синтез культур в творчестве С. Дыкова // Диалог культур: поэтика локального текста. материалы IV Международной научной конференции. Горно-Алтайск: Горно-Алтайский государственный университет 2014. С. 207–210.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> *Гребенникова Н.С.* Онтологические основания бытия и пространственно-временная структура картины мира С. Дыкова // Мир науки, культуры, образования. 2007. № 2. С. 55.

то лишнее убирать. В результате остаются определенные знаки, простому человеку непонятные, поэтому можно сказать, что я в некотором смысле непонятен»<sup>1</sup>. В одном из стихотворений Дыков воспроизводит этот образ мира как совокупности доступных прочтению знаков:

Азбука, забытая в пещерах, Простота, ты спишь в глубинах духа. Письменность, ты спряталась повсюду, В солнечных изломах, и на волнах, В хвойных иглах, трещинах камней, В дождевых округлых пузырьках, В наших жестах, наших очертаньях, В первых произвольных начертаньях.

Плосткостность и плотность изображения, отказ от колористических возможностей живописи, равнодушие к живописной фактуре, символическое решение цветовых отношений и символическое же содержание выдают в произведениях Дыкова признаки сакрального искусства. Не случайно многие его работы напоминают иконы (например, фигурные композиции или портреты), или буддийские танки. Современные искусствоведы, в связи с этим, пишут о «сакральном пространстве этнокультуры»<sup>2</sup>.

В одной из интернетовских публикаций о Дыкове рассказывается, что он вырос в семье не видящих людей. Мировосприятие и мирознание слепого существенного отличается от того, как воспринимает мир зрячий человек. Может быть отсюда у художника способность прозревать невидимое. Ведь Алтай, который его вдохновляет, двулик. С одной стороны, это царство возвышенной красоты, а, с другой, – страна духов и общающихся с ними камов, кайчи и прочих неме билер кижи (знающих людей). Дыков – художник мистического, сакрального Алтая, не доступного прямому восприятию. Однако красота и есть духовное в природе, поэтому творчество художника, который обращается

<sup>1</sup> Зулумян А. Сергей Дыков... С. 260. <sup>2</sup> Черняева И.В.. Нехвядович М.С.

 $<sup>^2</sup>$  *Черняева И.В., Нехвядович М.С.* Сакральное пространство этнокультуры в современном искусстве регионов большого Алтая // Культурное наследие Сибири. 2020. № 2. С. 80–85.

только к внутренней, смысловой стороне жизни будет однобоким. Отсюда какая-то сквозящая неполнота творчества Дыкова, неуравновешенного внешней красотой Алтая. В истории русской живописи сочетать эти два уровня реальности лучше всего удавалось И.И. Левитану и можно только пожалеть, что ему не суждено было побывать на Алтае. Сила реалистического искусства состоит в том, что в своих высших проявлениях оно способно соединять земное и божественное, профанное и сакральное, явное и тайное. Направления, идущие от авангарда, как правило, лишены этой целостности и даже склонны к изобличению инфернальной изнанки мира. Дыков, вероятно, сознательно почти не обращается к жанру пейзажа, сразу направляя зрителя к стоящей за внешней красотой иной реальности. Сама по себе эта реальность вовсе не дружелюбна и требует особого мужества, чтобы посметь на нее взглянуть. Она не соразмерна человеку, поэтому художнику столь трудно найти для нее изобразительный язык, поэтому же столь искаженными оказываются антропоморфные образы на его картинах. Е.П. Маточкин верно подметил изоморфизм художественного языка Дыкова<sup>1</sup>. В этой реальности нет места человеку, его чувствам, личным переживаниям, жизненным интересам, повседневным заботам и т. д. По этой же причине визуальный ряд, который выстраивает художник, тяготеет к монументальности, созданные им образы просятся за пределы холста. Они, вероятно, могут быть спроецированы в общественное пространство, т. е. способны формировать окружающую человека среду. У Дыкова в этом отношении есть успешный опыт оформления этнопарка «Зелёный остров» (Тяажыл Ортолык). Художник превратил остров на Катуни в арт-объект, который достоин музеефикации. Причем мастер вышел за грани работы обычного дизайнера. Расставленные им смысловые акценты сродни миротворению. В проекте Дыкова слышится и первородный зов хаоса, и стройный лад космоса. Он позволяет украдкой заглянуть в манящую глубину инобытия и в то же время ощутить радость обретения формы и меры. Работа художника оставляет в

 $<sup>^{1}</sup>$  См.: *Маточкин Е.П.* Искусство Горного Алтая: взгляд вглубь веков // Сибирский миф. Голоса территорий. Образы и символы архаических культур в современном творчестве. Омск: НП Творческая студия «Экипаж», 2005. С. 15–23.

недоумении. Что здесь первично: Дыков ли как художник-творец создает свой причудливый и фантастический Алтай или Алтай говорит с нами посредством художника? Мастер прекрасно сознает задачу, которая стоит перед сибирским искусством - это зарождение большого стиля. В одной из статей он, ссылаясь на художника И.Л. Копылова, упоминает о «сибирике», т. е. «большом сибирском стиле», который еще только предстоит выработать художникам<sup>1</sup>. В своем творчестве он не оставляет поиски такого стиля. В этом состоит идеальная задача художника Дыкова. Конечно, творчество мастера нельзя представить вне этнической культуры Алтая, хотя он признает также влияние Пикассо<sup>2</sup>, однако, обращаясь к вполне узнаваемым региональным (алтайским, тюркским, скифским, архаическим) формам, он оперирует универсальными символами, «символами первичной истины»<sup>3</sup>, присутствующими в мифологии многих народов. В этом отношении произведения Дыкова перерастают алтайскую культуру. Он открыт веяниям многих художественных традиций (европейских, восточных, азиатских, африканских, австралийских, мезоамериканских и т. д.), воодушевляется их достижениями, а не замыкается в местечковом самомнении. По этой же причине, обладая явным потенциалом для созидания пластичной и многофункциональной художественной формы, он не вписывается в рамки алтайского национального стиля.

Однако в творчестве Дыкова есть и работы иного рода, примером которых может служить кумандинский альбом – серия из восемнадцати небольших живописных произведений, выполненных на заказ в 2014—2015 годах. Трудно указать на этнические предпочтения художника, творящего свой образ Алтая. В жизни ситуация оказалась более определенной: жена художника, Ната-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Дыков С.В. Творчество Г.И. Гуркина и Н.И. Чевалкова. Космические мотивы. Эссе // Актуальные проблемы современного искусствоведения в Республике Алтай. Материалы научных чтений, посвященных 80-летию со дня рождения известного алтайского искусствоведа В.И. Эдокова. Горно-Алтайск: Горно-Алтайская типография, 2016. С. 39.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Зулумян А. Сергей Дыков... С. 261.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Афанасьева Н.Ю. Архетипические мотивы живописных произведений Сергея Дыкова // Известия Уральского государственного университета. Сер. 2. Гуманитарные науки. 2006. № 47. Вып. 12. С. 180.

ша, была кумандинкой. Работы кумандинской серии не являются этнографическими зарисовками, но это и не «фантазия на тему», поскольку мастер остается верен своему художественному методу: избегать случайного, быть точным если и не в деталях, то в целостности передачи этнического мироощущения. Свидетельством исследовательского подхода художника может служить статья «Орнамент кумандинцев», написанная в ходе или по итогам работы над кумандинским альбомом. «Исторически кумандинский народ, - отмечает в ней Дыков, - принадлежит к динлинскому земледельческо-коневодческому и ремесленному этнокультурному пласту, пересекающемуся не только с татароташтыкской древностью Хакассии, но и вообще сугубо восточноиранской (доахеменидской, скифо-сарматской, или, в меньшей мере, кыргызо-уйгурской) архаикой»<sup>1</sup>. Работы кумандинского альбома лаконичны по выразительным средствам и просты по исполнению. В них меньше нарочитого символизма и больше созерцательности. Сюжеты работ не без поэтической двусмысленности сформулированы в названии каждой из них. Здесь Дыков больше внимания уделяет цвету, который в ряде случаев кажется не типичным для него. В некоторых работах он отходит от упрощенных цветовых решений и использует пастельные тона. Фигуры людей даны обобщенно; их образы-тени растворены в зыбком колорите. И хотя по формату и выбранным художником сюжетам эту серию можно считать камерной, я не могу отделаться от ощущения, что передо мной уменьшенная фреска, как будто художник импровизировал на влажной отштукатуренной стене.

На картинах кумандинского альбома тоже присутствуют духи, населяющие окружающий человека мир, или даже вымышленные персонажи, например, Венера. Однако главное место в них отведено человеку, который органично вписан в среду, который не противостоит природе. Если определить жанр этих работ, то, скорее всего, их надо отнести к пасторали. В них, фактически,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Дыков С.В. Орнамент кумандинцев (по материалам Саяно-Алтайской экспедиции П.И. Каралькина) // Актуальные проблемы современного искусствоведения в Республике Алтай. Материалы научных чтений, посвященных 80-летию со дня рождения известного алтайского искусствоведа В.И. Эдокова. Горно-Алтайск: Горно-Алтайская типография, 2016. С. 53.

нет даже намека на жилище; человек всегда показан на лоне природы, в них слышны отзвуки «золотого века», т. е. того идиллического состояния, когда человек гармонично существовал в природе, когда не было конфликтов и противоречий, разделяющих людей между собой и с окружающим миром. Показывая это в кумандинской серии, Дыков остается верен основным константам своего творчества. «Его произведения, – замечает Н.С. Гребенникова, - суть вариации одной субстанциональной темы, проистекающей из натурфилософского видения мира – Человек как часть природы, вовлеченный в общий мировой порядок»<sup>1</sup>. Статичные композиции картин создают ощущение спокойствия, размеренности человеческого бытия и вечности присутствия человека и природы. Упрощенность форм и живописных приемов, деланная неумелость некоторых изображений, усиливает впечатление первозданного состояния мира. Сила наивного искусства, как являет Дыков, состоит в лицезрении неиспорченного бытия.

Мне трудно судить об уникальности кумандинского альбома Дыкова. По крайней мере, у художника-кумандинца Н.А. Чепокова есть серия графических работ «Песни лебединного народа», посвященная кумандинцам, изданная в виде открыток в 2020 г. Отсылки к кумандинским образам встречаются и в других произведениях Дыкова, например, в написанной гуашью работе «Люди лебедя», поэтому, вероятно, кумандинский альбом можно дополнить. Важно, что в кумандинской серии, как и в других произведениях художник остается самим собой, неповторимым и, одновременно, узнаваемым. Он творит свой живописный мир, формирует вкус, а не идет на встречу ожиданиям зрителя.

Работы из кумандинского альбома находятся в частной коллекции в Санкт-Петербурге.

#### Литература

Алексеев-Апраксин, А.М. Этнософия // Международный журнал исследований культуры. 2023. № 1. С. 6–18. DOI: 10.52173/2079-1100\_2023\_1\_6

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Гребенникова Н.С. Онтологические основания бытия... С. 54.

Афанасьева Н.Ю. Архетипические мотивы живописных произведений Сергея Дыкова // Известия Уральского государственного университета. Сер. 2. Гуманитарные науки. 2006. № 47. Вып. 12. С. 179–184.

Бабошко Е.Ю. Современные сибирские художники как преемники русского пост-авангарда // Национальная стихия творчества: время и трансгрессия. Сборник статей по итогам третьей Международной научной конференции. СПб.: Санкт-Петербургский государственный экономический университет 2017. С. 258–262.

*Галыгина О.М.* Сибирская неоархаика // Искусство Евразии. 2015. № 1 (1). С. 135–138.

*Гребенникова Н.С.* Онтологические основания бытия и пространственно-временная структура картины мира С. Дыкова // Мир науки, культуры, образования. 2007. № 2. С. 54–56.

Гребенникова Н.С. Синтез культур в творчестве С. Дыкова // Диалог культур: поэтика локального текста. материалы IV Международной научной конференции. Горно-Алтайск: Горно-Алтайский государственный университет 2014. С. 207–210.

Дыков С. Линия жизни. Горно-Алтайск: Ак-Чечек, 1994.

Дыков С.В. Орнамент кумандинцев (по материалам Саяно-Алтайской экспедиции П.И. Каралькина) // Актуальные проблемы современного искусствоведения в Республике Алтай. Материалы научных чтений, посвященных 80-летию со дня рождения известного алтайского искусствоведа В.И. Эдокова. Горно-Алтайск: Горно-Алтайская типография, 2016. С. 52–57.

Дыков С.В. Стихи. Новосибирск: Сибирская книга, 1992.

Дыков С.В. Творчество Г.И. Гуркина и Н.И. Чевалкова. Космические мотивы. Эссе // Актуальные проблемы современного искусствоведения в Республике Алтай. Материалы научных чтений, посвященных 80-летию со дня рождения известного алтайского искусствоведа В.И. Эдокова. Горно-Алтайск: Горно-Алтайская типография, 2016. С. 36–40.

Зенина Т.В. Образы скифо-сибирского звериного стиля в сибирской неоархаике // Обсерватория культуры. 2024. Т. 21. № 1. С. 46–60.

Зулумян А. Сергей Дыков: «Начинайте смело, а заканчивайте осторожно!» // Петербургские искусствоведческие тетради. 2023. № 74. С. 258–261

Иккерт Т.В. Творчество Сергея Дыкова в контексте формирующегося стиля метаисторического экспрессионизма // Творческая личность мастера и его роль в художественной культуре региона. Сборник материалов ІІ-й Всероссийской научно-практической конференции. Барнаул: ИП Соловьёв Д. А., 2021. С. 185–189.

Коробейникова Т.С. Археоарт как отличительная черта творчества сибирских художников-авангардистов 60–80-х гг. ХХ в. // Вестник Томского государственного университета. 2012. № 361. С. 51–54.

Лихацкая Л.Н. Роль знака в формировании семантики художественного образа в иллюстрациях Сергея Дыкова // Вестник Кемеровского государственного университета культуры и искусств. 2022. № 58. С. 159–167.

*Лихацкая С.Н.* Текст С. Дыкова: литература и изобразительное искусство // Культура и текст. 1997. С. 105–109.

*Ломанова Т.М.* Отражение сибирской идентичности в искусстве конца XX – начала XXI веков // Культура и искусство. 2020. № 4. С. 1–14.

*Маточкин Е.П.* Искусство Горного Алтая: взгляд вглубь веков // Сибирский миф. Голоса территорий. Образы и символы архаических культур в современном творчестве. Омск: НП Творческая студия «Экипаж»,  $2005. \, \mathrm{C}. \, 15–23.$ 

*Молчанова Л.А.* Инновации в художественно образном содержании живописи алтайских художников рубежа XX–XXI вв. // Вестник Томского государственного университета. 2008. № 309. С. 59–63.

*Москалюк М.В.* Художественное пространство современной Сибири: образы и смыслы // Искусство Евразии. 2016. № 1 (2). С. 135–149.

Мягких С.В. Особенности репрезентации элементов архаического сознания в работах современных алтайских художников. синкретизм как основа формообразования в графике Сергея Дыкова // Шестые искусствоведческие Снитковские чтения. Сборник материалов XIV научнопрактической конференции, посвященный 57-летию Государственного художественного музея Алтайского края. Барнаул: Алтайский дом печати, 2016. С. 113–117.

Попова Н.С. Абстракционизм в творчестве художников сибирской неоархаики: жанровые характеристики образности // Культурная жизнь Юга России. 2023. № 1 (88). С. 7–14.

Пятецкая T.C. Знаки и символы в творчестве современных алтайских художников (на примере работ В.Г. Тебекова, С.В. Дыкова) // Культурное наследие Сибири. 2021. № 1 (31). С. 76–85.

Пятецкая Т.С., Степанская А.Г. Зооморфные образы и их символическое значение в творчестве С.В. Дыкова // Культурное наследие Сибири. 2022. № 1 (33). С. 34—42.

Розвадовский А. Разве доисторическое искусство только о прошлом? Новая жизнь наскальных изображений в современном искусстве (от Сибири до Канады) // Проблемы истории, филологии, культуры. 2021. № 2 (72). С. 232–261.

Укачин А. «Идущий Сквозь Дождь» // Идущий Сквозь Дождь. Сергей Дыков. Живопись. Графика. Керамика. Горно-Алтайск: б. и., 2007.

Укачин Б.У. Человек. Жизнь. Время. Стихотворения и поэмы на русском языке. Горно-Алтайск: БУ Ран Литературно-издательский дом «Алтын-Туу», 2016.

Черняева И.В., Нехвядович М.С. Сакральное пространство этнокультуры в современном искусстве регионов большого Алтая // Культурное наследие Сибири. 2020. № 2. С. 80-85.

*Шинжин Т.* Шаманская мистерия Ульгеню / Пер. с алтайского С. Дыкова. Горно-Алтайск, 2009.

Шишин М.Ю. Основные черты стиля «метаисторический экспрессионизм» и его проявление в искусстве современных художников Сибири и Монголии // Исторические, философские, политические и юридические науки, культурология и искусствоведение. Вопросы теории и практики. 2017. № 11 (85). С. 208–212.

*Щеброва С.Я.* Григорий Гуркин: национальные образы мира. СПб.: Интерсоцис, 2023.

*Янути О.А.* Региональное кино как средство формирования культурной идентичности // Международный журнал исследований культуры. 2023. № 1 (50). С. 79-86. DOI:  $10.52173/2079-1100\_2023\_1\_79$ 



Дыков С.В. Лебеди. Человек. Куу Кижи. К. м. 30 х 21,2. 2014 г.



Дыков С.В. Јаны Айдын Кожони. Песня новой луны. К. м.  $30,4 \times 19,4$ . 2014 г.



Дыков С.В. Суу Ээзи. Хозяйка воды. К. м. 29,8 х 21,1. 2014 г.



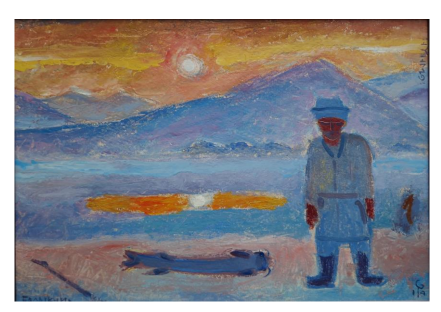
Дыков С.В. Кöк Кöл. Голубое озеро. К. м. 29,8 х 21. 2014 г.



Дыков С.В. Балыкчынин Уйку. Сон рыбака. К. м. 30 х 21. 2014 г.



Дыков С.В. Сары Балык. Желтая рыба. К. м. 26 х 20,3. 2014 г.



Дыков С.В. Балыкчы. Рыбак. К. м. 30 х 21,1. 2014 г.



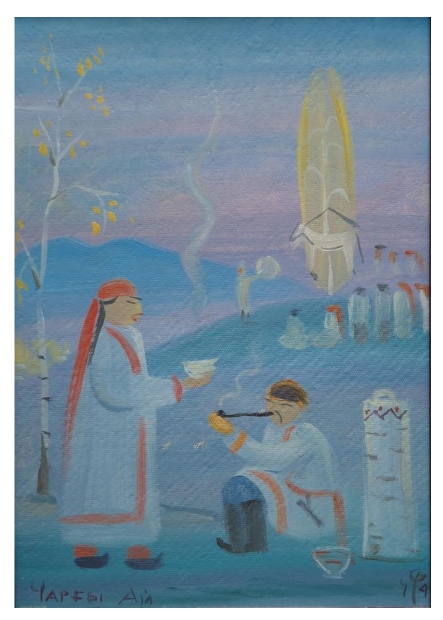
Дыков С.В. Куу. Јайну. Лебедь. Мольба. К. м. 29,3 x 21,3. 2014 г.



Дыков С.В. Куу кöл. Лебединое озеро. К. м. 30,3 х 21,3. 2014 г.



Дыков С.В. Кыш. Балан. Зима. Калина. К. м. 31 х 21. 2014 г.



Дыков С.В. Чаргы ай. Месяц закона. К. м. 29,8 х 21,3. 2014 г.



Дыков С.В. Кам ла Венера. Шаман и Венера. К. м. 30 х 21. 2014 г.



Дыков С.В. Ак кас. Белый гусь. К. м. 30,1 х 21. 2014 г.



Дыков С.В. Тумантык јас. Туманная весна. К. м. 34 х 22,5. 2014 г.



Дыков С.В. Кўски сўўш. Осенняя любовь. К. м. 29,7 х 21. 2014 г.



Дыков С.В. Јодро. Ак ай. Черемуха. Белый месяц. К. м.  $30,2 \times 21, 3.2015$  г.



Дыков С.В. Јажыл бўр. Весеннее моление. К. м. 31,1 х 21. 2015 г.



Дыков С.В. Аштин мöргÿÿл. Молитва дереву. Фанера, масло. 27,1 х 17,9. 2015 г.



Дыков С.В. Ясное утро (автопортрет). Бумага, гелевая ручка. 29,7 х 21. 2008 г.

# СОДЕРЖАНИЕ

| А.В. Малинов. Предисловие                                                            | 3 |
|--------------------------------------------------------------------------------------|---|
| Обряды, легенды, песни и благопожелания кумандинцев 33                               | 3 |
| Кумандинские рода (сеоки), родовые боги-покровители, родовые горы, деревья, животные | 6 |
| Д.К. Зеленин. Эротический обряд в жертвоприношениях алтайских турок                  | 7 |
| А.В. Малинов. Экспедиция<br>Д.К. Зеленина на Алтай в 1927 г                          | 8 |
| Ф.А. Сатлаев. Справка об историческом территориальном изменении границ Горного Алтая | 7 |
| Приложение                                                                           | 3 |
| С.С. Тюхтенев. Территориальный вопрос в Горном Алтае в прошлом и настоящем           | 6 |
| Д.А. Аткунова. Современная обрядово-праздничная культура кумандинцев                 | 1 |
| А.В. Малинов. Куманлинский альбом Сергея Лыкова 223                                  | 3 |

## Научное издание

## КУМАНДИНСКИЙ СБОРНИК

Ответственный редактор: А.В. Малинов

Подписано в печать 01.10.2024. Формат 60х84 1/16. Печать офсетная. Объем 16 п. л. Тираж 200 экз. Заказ №

Издательство «Интерсоцис»
190005, С.-Петербург, ул. 7-я Красноармейская, д. 25/14.
Отпечатано в типографии «Реноме»
192007, С.-Петербург, наб. Обводного канала, д. 40.